# مابعدجد بدیت اوراسلام (تحتیق وتجربه)

(Postmodernism and Islam, Research & Analysis)

(تحقیقی مقاله برائے ایم فل علوم اسلامیہ)

# www.KitaboSunnat.com

نگران مقاله:.

پروفیسرڈ اکٹر محمدا کرم رانا چیئر مین شعبہ علوم اسلامیہ احمدنديم گهلن د

مقاله نگار:

رونممر M.Phil.Is.701



سيشن:2009-2009

شعبه علوم اسلاميه

بهاءالدين زكريا يونيورسي ملتان، پاكستان

## بيني لِنْهُ الرَّهُمْ الرَّهِمْ الرَّهِمْ الرَّهِمُ الرَّهُمُ المُلْعُ الرَّهُمُ الرَّهُمُ الرَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الرَّهُمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللْعِلْمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعِلْمُ اللْعِلْمُ اللْعِلْمُ اللْعُلِمُ اللْعِلْمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعِلْمُ اللْعِلْمُ اللْعِلْمُ اللْعِلْمُ اللْعِلْمُ اللْعِلْمُ اللْعِلْمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعِلْمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعِلْمُ اللْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلِمِ الْعُلِمُ الْعُلِمِ



كتاب وسنت ڈاٹ كام پر دستياب تما م البكٹرانك كتب.....

🖘 عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

🖘 مجلس التحقيق الإسلامي كعلائ كرام كى با قاعده تصديق واجازت كے بعداب

لوژ (**UPLOAD**) کی جاتی ہیں۔

📨 متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

🖘 دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ،فوٹو کا پی اورالیکٹرانک ذرائع ہے محض مندر جات کی

نشرواشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* **تنبیه** \*\*\*

🖘 کسی بھی کتاب کوتجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔

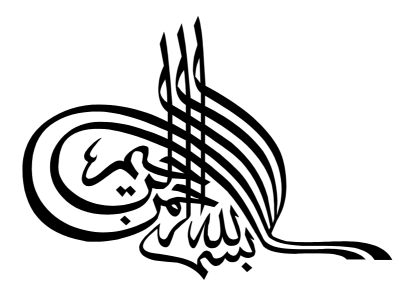
🖘 ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پرمشتمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیخ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں

نشر واشاعت، کتب کی خرید وفروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قتم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں اللہ فرمائیں گئی کتاب وسنت ڈاٹ کام

webmaster@kitabosunnat.con

www.KitaboSunnat.com





# حرفِآغاز بسم اللّدالرحمٰن الرحيم

تمام طرح کی تعریف اس خدا کے لیے ہے جس نے تمام انسانوں کو تخلیق اوراخلاق میں برابری کا اعزاز بخشا۔ انسان کو عقل سے بہرہ یاب فرمایا تا کہ وہ اسرار وجود اور تخلیق کے اسباب کا ادراک کر سکے، اور جان سکے کہ کا ئنات کو انسان کے لیے کیوں مسخر کیا گیا ہے اور قرآن میں کیا کیا حکمتیں اوراحکام بیان کیے گئے ہیں۔ یعنی وہ کا ئناتی حقیقت اور قرآنی حقائق دونوں کا شعور حاصل کر سکے اور پھراپنی امنگوں اور خیالات کو بلند کرتے ہوئے حیوانیت کی بستی سے نکل کراعلی ترانسانی مراتب پرترقی کر سکے اور .....

صلوة والسلام ہو اس ہستی مقدس (علیہ ) پرجسے انسان اور تہذیب وثقافت کوضلالت وجہالت اور شررورذالت کی ہلاکت انگیز وادیوں سے نکالنے والا بنا کر بھیجا گیا۔

ہردور میں نے نے مسائل سراٹھاتے رہے ہیں۔ ہرنسل جداگانہ افق کے کر منصۂ شہود پرنمودار ہوتی رہی ہے اور جب مشکلات پیچیدہ تر ہوجاتی ہیں، زندگی کی گھیاں لا نیخل ہوجاتی ہیں۔ان کے حل کے تقاضے اجرآتے ہیں اور انسان کا ان سے آمناسا مناہوجاتا ہے تو پھر پروردگار کی عنایت وقوجہ دخل انداز ہوتی ہے اور انسان کا شعور اورعزم بروئے کار آجاتا ہے۔اس کا سنجیدہ عزم اپنی مشکلات کے حل کیلئے شاہراہ حیات پرجلوہ افرز ہوجاتا ہے اور پھرالی منظم مساعی بروئے کار آجاتی ہے جوسیاہی (علامتِ علم ) اور پسینہ (علامتِ محنت) کو یکجا کر لیتی ہے۔ عصر حاضر نے جن نئے نظریات کو جنم دیا ہے ان میں موجودہ مہذب انسان کی حالت دگرگوں ہے اور انسان قلق واضطراب میں صبر کی حدول کو پھلانگ چکا ہے، جبکہ دوسری طرف انسان سائنس اور ٹیکنالو جی پراپی گرفت وقدرت میں برابر اضافہ کرتا جارہا ہے اس صورت حال نے انسان کو ضیاع وشقاوت کی طرف دھیل دیا ہے۔انسان اپنی طاقت اور صلاحیتوں کو فلس آئیڈیالو جی کے تحت قائم ہونے والے نظام حیات کی خدمت میں استعمال کررہا ہے۔

سرمایه دارانه لبرل آئیڈیالوجی اور کمیونسٹ آئیڈیولوجی کے بعد 'جدیدیت' (Modernism) کا دورآیا اور سیاب کی طرح انسانی فلسفہ کو بہالے گیا۔اس کے ردمل کے طور پر 'مابعد جدیدیت' (Postmodernism) کے نظریات ایک چینج کی صورت میں سامنے آئے اور وجی پر ببنی علوم اور نظام حیات کو مسلسل للکاررہے ہیں۔ دور جدید کے مغربی معاشرے اس آئیڈیالوجی کو مسلسل لینائے ہوئے ہیں اور مغربی میڈیا اینے پورے وسائل بروئے کارلارہا ہے کہ مسلم معاشرے بھی اسی رنگ میں رنگ جائیں۔

### ﴿اا﴾ موضوع کی اہمیت:۔

دین اسلام کی بنیادوتی ربانی پرقائم ہے اور قرآن کے سرمدی اصول غیرمتبدل اور نا قابل تغیر ہیں۔ قرآنی تعلیمات پرقائم ہونے والا معاشرہ نہ تو غیر مہذب ہوسکتا ہے اور نہ پسماندہ لیکن موجودہ مسلم معاشرے قرآنی تعلیمات سے بے خبر ہیں۔ یورپی وامریکی مفکرین جس تھیوری کودرست ثابت کرنے کے لیے دلائل اور Proofsکے انبارلگا دیں ہمارے مفکرین بھی ذہنی مرعوبیت کی وجہ سے اسے قرآن کی کسوئی پر جانچے بغیر اور Authentic) سلیم کر لیتے ہیں۔

گزشته صدی' جدیدیت' کی صدی تھی۔ جدیدیت اصل میں ان نظریاتی ، تہذیبی ، سیاسی اور ساجی تحریکوں کا نام ہے جوگزشته دوصدیوں کے پورپ میں' روایت پسندی' Traditionalism اور کلیسائی استبداد کے ردعمل میں پیدا ہوئیں اور' مابعد جدیدیت' ان افکار کے مجوعے کا نام ہے جوجدیدیت کے بعداورا کثر اس کے ردعمل میں ظہور پذیر ہوئے۔ مابعد جدیدیت کے نظرید کا گہرائی سے عام لوگوں کواگر چیلم نہیں ہوتا لیکن محسوس اور غیرمحسوس طریقوں سے اپنی عملی زندگی اور رویوں میں اس کے اثر ات قبول کر لیتے ہیں۔

عام مسلمان اوربعض اوقات اسلام کے فروغ کے لیے کام کرنے والے علماء بھی اس کے اثر ات سے خود کونہیں بچاپاتے۔ مابعد جدیدیت کاسب سے نمایاں اثریہ ہے کہ افکار ، نظریات ، آفاقی صدافت ، مقصدیت اور آئیڈیالوجی سے لوگوں کی دلچین نہایت کم ہوگئ ہے۔ مابعد جدید دور کے انسان کے نہ کوئی آدرش ہیں اور نہ اصول ۔ اس لیے اس کے مبلغ اس دور کو Age of No Ideology قرار دے رہے ہیں۔ مسلمان ہونے کی حیثیت سے یہ نہایت خطرناک Trend ہے کہ انسان اصول ومقاصد پریقین کھود ہے۔

### موضوع كابنيادي سوال:-

سوال پیدا ہوتا ہے کہ' مابعد جدیدیت کا نظریہ' اسلام کوکوئی چیلنج کرتا ہے اگروہ چیلنج ہے تو اسلامی تعلیمات میں اس کا کیا جواب پیش کیا گیا ہے۔ کیا اسلامی تعلیمات کے لئے مابعد جدیدیت ایک چیلنج ہے یا نہیں؟ اگریہ نظریہ چیلنج پیش کرتا ہے تو اسلام میں اس کے بارے میں کیار ہنمائی ملتی ہے؟

منہج شخصی :۔
منہج شخصی :۔

تحقیق کابیانیہ اور تجزیاتی طریقہ اپنایا جائے گا اور مابعد جدیدیت کے حامی مفکرین کی آراء ودلائل کا قرآن وحدیث اور عقلی دلائل کی روشنی میں جائزہ لیا جائے گا اور دیکھا جائے گا کہ انسان کے لیے مفید مابعد جدیدیت ہے یا کامل وحی الہی جس کا نام اسلام ہے۔ ﴿انا﴾ دائرُه حقيق:-

ہم ان پہلوؤں کا تجزیاتی اور تحقیق جائزہ لیتے ہوئے مابعدجدیدیت کے عملی اثرات کو بھی زیرغور لائیں گے۔ پھر اس نظریہ کامحا کمہ کرتے ہوئے دورحاضر میں مابعدجدیدیت کوفروغ اسلام میں کس طرح استعال کیا جاسکتا ہے؟ اس امکان کا بھی جائزہ لیں گے۔انشاءاللہ

#### موضوع برسابقه كام كاجائزه:-

مابعد جدیدیت کے موضوع پر مغربی مفکرین نے بہت کی کتب تالیف کی ہیں۔ جس کے نتیج میں مابعد جدیدیت کو با قاعدہ ایک فلسفہ کی حیات اور طرز زندگی کی حیثیت حاصل ہوگئ ہے اوران مفکرین کے افکار کو معاشرتی اور ساجی پذیرائی بھی حاصل ہوئی ہے۔ اس موضوع پر مغربی سکالرز کی درج ذیل کتب میں بحث ملتی ہے:

- (i) Lyotard, J-F(1993), The Postmodern condition: A Report on Knowledge (Tr.Geoff Bennington and Brian Massumi) university of Minnnesota press.
- (ii) Alain, Tourain (1995), Critique of Modernity, combridge Black well.
- (iii) Bauman, Zygmunt (2000), Liquid Modernity, Cambridge: Polity press.
- (iv) Charles upton (2001), The system of Antichrist Truthc Falsehood in Postmodernism The New age, Sophia Perennis.
- (v) Collins, Jim(1989), uncommon cultures; Popular cultures and Postmodernism, Routledge.
  - (vi) Habermas, Jurgen (1993), Modernity versus Postmodernity,

cambridge: polity press.

(vii) Umberto Eco (1986), Travels in Hyperreality, New York, Harcourt Brace Jovanovich.

ایک اہم اور قابل ذکر کتاب جس میں مابعد جدیدیت کا اسلامی حوالے سے جائزہ لیا گیا ہے۔وہ پاکستانی نژاد امریکی مفکرا کبرصلاح الدین احمد کی ہے:

Akbar s. Ahmad (1992), Postmodernism and Islam: Predicament and Promise, Routledge.

اردوزبان وادب کو مابعد جدیدیت کے ڈسکورس سے متعارف کرانے کا سہرا ہندوستانی مفکر پروفیسر ڈاکٹر گوپی چند نارنگ کے سرہے آپ کی اس سلسلہ میں درج ذیل دو کتب نہایت اہمیت رکھتی ہیں جن میں ادبی حوالے سے مابعد جدیدیت کے اردویرا ٹرات کا جائزہ لیا گیاہے:

(الف) نارنگ، پروفیسر ڈاکٹر گوپی چند، ترقی پیندی، جدیدیت، مابعدجدیدیت، سنگ میلی پبلی کیشنز لا ہور،2006ء

(ب) نارنگ، پروفیسر ڈاکٹر گو پی چند، ساختیات، پس ساختیات اور مشرقی شعریات، سنگ میل پبلی کیشنز لا ہور،1994،

مابعد جدیدیت کے اردو زبان وادب پر اثرات کے حوالے سے اوراد بی تقید کی تحریک کے طور پر'' مابعد جدیدیت اورار دوادب''کے عنوان سے ڈاکٹر ناصر عباس نیرنے ایم فل کامقالہ تحریر کیا ہے۔ لیکن اس میں محض اردوزبان وادب کے حوالے سے جائزہ لیا گیا ہے اسلامی تعلیمات کاموازنہ ہیں ہے۔

سید سعادت الله سینی نے '' مابعد جدیدیت کا چیلنج اور اسلام'' کے عنوان سے مضمون لکھا ہے جو دوقسطوں میں ماہنامہ ترجمان القرآ نلا ہور میں حجب چکا ہے۔اس میں سید صاحب نے بڑے خوبصورت انداز میں اسلامی تعلیمات کی مابعد جدیدیت کے مقابلے میں حقانیت کو ثابت کیا ہے لیکن اردوزبان میں یہ پہلی اور مختصری کوشش تھی جس میں اسلامی رہنمائی پیش کی گئی ہے۔

لیکن ابھی تک با قاعدہ کسی کتاب پاتھتیقی مقالے میں مابعد جدیدیت بطور فلسفہ حیات ،اوراسلامی تعلیمات کی روشنی میں اس کا جائز ہنہیں لیا گیا۔



# جوزه خاکہ (Synopsis)

☆باباول جدید تهذیب کاارتقاء فصل اول یورپ کے ذہنی انحطاط کا سفر فصل دوم نشاق ثانیہ (Renaissance) یورپ میں عقلی بیداری ) فصل دوم جدیدیت (Modernism) ﴿ باب دوم ما بعد جدیدیت (Postmodernism) العدجدیدیت فصل اول ما بعد جدیدیت سسایک تعارف فصل دوم مابعد جدیدیت کے بنیادی نظریات الف۔ سیائی کی اضافیت کا نظریدا درمها بیانید (Metenarratives) کاردّ ب- دنیا کے غیر حقیق ہونے کا نظریہ یعنی Hyperreality اور ج۔ روشکیل کا نظریہ ینی Deconstruction۔ 🖈 باب سوم ما بعد جدیدیت کا چیلنج اور اسلام فصل اول مابعد جدیدیت کے اثرات الف۔ اسلامی معاشرہ کے تناظر میں ۔۔ عالمی تناظر میں فصل دوم مابعد جدیدیت اور فروغ اسلام فصل سوم مابعد جدیدیت اور اسلامی نظریه حیات

☆ نتار جحقیق

## ما بعد جدیدیت اور میٹا نیر ٹیو (Metanarrative) کار دّ اسلامی تعلیمات کے تناظر میں

احمدنديم همكن پي اينچ ڈی سكالرشعبه علوم اسلاميه بہاءالدین زکریایو نیورسٹی ملتان 0344-650068

ahmadnadeem\_74 @ hotmail.com



پروفیسرڈ اکٹر محمد اکرم رانا چیئر مین شعبہ علوم اسلامیہ بہاءالدین زکریا یو نیورسٹی ملتان یا کستان ابعد جدیدیت (Postmodernism) کیا ہے؟:

مابعدجد بدیت اصل میں انگریزی اصطلاح Postmodernism کااردومتبادل ہے۔ اسے مخصراً مسمور کا مام ہے، ما کساجا تا ہے۔ مابعدجد بدیت آج کے دورکا فلسفہ، ترقی یا فتہ معاشروں کاعقیدہ طرنے زندگی اور معاشرتی صورت حال کا نام ہے، ما بعد جدیدیت کالفظی معنی ہے، جدیدیت کی تحریک کے دورکا فلسفہ، ترقی یا فتہ معاشر سل معراد سلامی کے بعد! مغرب میں جدیدیت کی اصطلاح کا ستعال ابتدا میں بر پاہونے والی فکری تحریک یا معاشرتی رتجان کو مابعد جدیدیت کہاجا تا ہے۔ مابعد جدیدیت کی اصطلاح کا استعال ابتدا میں تقیدی نظر بیمیں استعال ہوا، بعد میں اس سے مراد ادب، ڈرامہ، آرٹس، آرکی ٹیچر، ڈیز ائن، مارکیڈنگ اور برنس وغیرہ میں ترقی وارتقا کی سمت مراد کی جانے گئی۔ حتی کہ بیسویں صدی کی اختیامی دہائیوں میں یہ اصطلاح تاریخ، قانون، کلچر اور مذہب کی وضاحت (Interpretation) کے لیے بھی استعال ہونے گئی۔ مابعد جدیدیت جمالیاتی، ادبی، ساجی اور سیاسی فلاسفی بھی ہے وضاحت (Wikipedia) تبدیلیوں اور ارتقا کے مل کو موضوع بحث بناتی ہے۔ Wikipedia کے مطابق:

"Postmodernism is an aesthetic, literary, political or social philosophy, which was the basis of the attempt to describe a condition, or state of being, or something concerned with changes to institutions and conditions as postmodernity."(1)

The compact oxford English ۔ دوسرے لفطوں میں مابعد جدیدیت فکری اور ثقافتی مظہر کا نام ہے۔ Dic.

" A style and concept in the arts characterized by distrust of theories and ideologies." (2)

یعنی آرٹس میں ایساسٹائل اورتصور جونظریات وعقایہ پر بے اعتقادی کااظہا رکرتا ہے۔ مابعدجدیدیت ایک Complex عورت ہے جس نے روش خیالی، آزادی جنس، اخلا قیات، مذہب، ساجیات، بلکہ زندگی کے بیشتر گوشوں کو نے اور متنوع ڈسکورس (Discourse) سے ہمکنار کیا ہے۔ فکر انسانی کا ایک نہایت ہی اہم عمل اپنے ہی مقد مات اور موضوعات پر تنقید کرنا ہے۔ چنا نچہ مابعد جدید مفکرین نے ان مسائل اور مفروضات کا تقیدی جائزہ لیا جن سے جدید فکر ترکیب پایا تھا۔ جدیدیت کرنا چاہتے افاقی قدروں (Universal values) کو متعین کرنا چاہتے سے لیکن مابعد جدید مفکرین نے ان سے اختلاف کر کے سچائی کواضافی اور حقیقت کو موضوعی مظہر ایا اور پیچیدہ انسانی صورت حال کو ہرعقلی نظام کی گرفت سے آزاد قرار دیا۔ جدیدیت نے مذہب اور روایت کے بختے ادھیڑے سے مگر مابعد جدیدیت نے مذہب اور روایت کے بختے ادھیڑے سے مگر مابعد جدیدیت نے

جدیدیت کو ہی ردکر دیا اور نظریۂ اضافیت پیش کیا۔ مابعد جدیدیت سچائی، اخلاقی قدر، حسن، ذوق وغیرہ کا تعلق انفرادی پسند ونالپنداور حالات (Context) سے جوڑتی ہے۔ یعنی ایک ہی بات کسی مخصوص مقام پریامخصوص صورتوں میں سچ اور دوسری صورتوں میں جھوٹ ہوسکتی ہے۔

پروفیسر گوپی چندنارنگ، جنہوں نے مابعد جدیدیت کے ڈسکورس کواردوادب سے روشاس کرایا ہے، ککھتے ہیں:

''مابعد جدیدیت کا تصور ابھی زیادہ واضح نہیں ہے۔ مابعد جدیدیت تھیوری سے زیادہ صورت حال ہے یعنی جدید معاشرے کا مزاح، مسائل، ذہنی حال ہے یعنی جدید معاشرے کا مزاح، مسائل، ذہنی رویے یا معاشرتی و ثقافتی فضا، یا کلچرکی تبدیلی جو کرائسس (Crisis) کا درجہ رکھتی ہے۔ یہ معلوم ہے کہ دوسری جنگ عظیم کے بعد جو ذہنی فضا بنتی شروع ہوگئ تھی اس کا بھر پور اظہار لاکال، دریدا، آلتھیو سے ، فوکو، بارتھ اور لیوتار جیسے مفکرین کے یہاں ماتا ہے۔ نظریاتی اعتبار سے دیکھیں تو مابعد جدیدیت' بت ہزار شیوہ ہے'۔ (3)

پروفیسر نارنگ بھی مابعد جدیدیت کو بت ہزار شیوہ قرار دے کر کوئی سکہ بندتعریف کرنے سے گریز کرتے ہیں۔اصل میں ہم اس بات کے عادی ہیں کہ سی بھی تعلیمی یا فکری اصطلاح کی متفقہ اور Patent قشم کی تعریف ہونی چا ہیے اور گزشتہ فکری تحریکات مثلاً روشن خیالی ،افادیت پرستی ،عقلیت پرستی اور جدیدیت وغیرہ کی با قاعدہ طے شدہ تعریفات ہیں لیکن مابعد جدیدیت کی اس طرح کی کوئی با قاعدہ تعریف نہیں ملتی کیونکہ بیکوئی تھیوری نہیں بلکہ بعض مفکرین کے نز دیک اینٹی تھیوری ہے۔

کی اس طرح کی کوئی با قاعدہ تعریف نہیں ملتی کیونکہ بیکوئی تھیوری نہیں بلکہ صور تھال (Condition) قرار دیتا ہے۔اس کی کتاب کا نام جبین فرنیکوس لیوٹار ڈبھی مابعد جدیدیت کو تھیوری نہیں بلکہ صور تھال (Condition) قرار دیتا ہے۔اس کی کتاب کا نام

The postmodern condition: A Report on Knowledg:

اس كتاب كآغاز مين وه لكھتاہے:

"The status of knowledge is altered, as societies enter what is known as the postindustrial age and cultures enter what is known as the postmodern age." (4)

لیوٹارڈ مابعدجدیدیت کوکوئی نظریہ یاتھیوری قرارنہیں دیتا بلکہ عصر حاضر کی صور تحال کو مابعدجدیدیت کہتا ہے۔اس کے نزدیک ثقافتی تبدیلی کی وجہ سے علم قابل فروخت شے بن گیا ہے اور معاشرے ڈیجیٹل (Digital) ہوگئے ہیں۔ جدیدیت کے علم برداروں نے اپنے نظریات پرجس شدت سے اصرار کیا تھا اور اپنے نظریات کے نفاذ کے لیے جس طرح طاقت ور حکومت کا استعال کیا تھا اس نے فکری جبر کی وہی صورت حال پیدا کردی ، جوعہد وسطی کے یورپ میں مذہبی کلیسا

نے پیدا کی تھی۔اورجس کے رقمل میں جدیدیت کی تحریک پیدا ہوئی تھی۔اس تحقی کالازی نتیجہ شدیدر قمل کی صورت میں ظاہر ہوا اوریہی Phenomenon مابعد جدیدیت کہلاتا ہے۔ مابعد جدیدیت کی متفقہ تعریف توسامنے نہیں آسکی کیکن اس بات پرتقریباً تمام مفکرین کا اتفاق ہے کہ مابعد جدیدیت ، جدیدیت کے رقمل میں ظہوریذیر ہوئی۔

لہذا ما بعد جدیدیت دراصل ان افکار کے مجموعے کا نام ہے۔ جوجدیدیت کے بعد اور اکثر اس کے رقمل میں ظہور پذیر ہوئے۔ اس کے علم بردار نہ توکسی منظم نظام فکر کے قائل ہیں اور نہ منظم تحریکوں کے! اس کے مفکرین یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ مابعد جدیدیت کسی نظریے کا نام نہیں ہے بلکہ اس عہد کا نام ہے جواس عہد کی مابعد جدیدیت کسی نظریے کا نام نہیں ہے بلکہ اس عہد کا نام ہے جواس عہد کی مابعد وی نظریات کی نظریات کی نظریات کی نظریات کے دعاوی امتیازی خصوصیات ہیں لیکن کیونکہ اس موضوع پر بے شارکت کھی جا چکی ہیں اور مباحث چھٹر سے جارہے ہیں اور اس کے دعاوی کے حق میں دلائل کے انبار جمع کیے جارہے ہیں۔ اس لیے دنیا ان کے خیالات کونظریۂ حیات (Ideology) یا طرز زندگی مانے پر مجبور ہے۔

اس مقام پراس بات کا تذکرہ بھی ضروری ہے کہ اکثر امور میں مابعد جدید مفکرین میں اتفاق رائے بھی نہیں ہے اور علمی حلقوں میں بیان کرنا بھی مشکل ہے ۔لیکن اکثر حلقوں میں بیہ اصطلاح مختلف معنوں میں استعمال ہوتی رہی ہے۔اس لیے اس کی تعریف بیان کرنا بھی مشکل ہے ۔لیکن اکثر خیالات ان میں مشترک بھی ہیں اور یہی فکران کا امتیاز ہے۔

ران المبیارہے۔ مابعد جدیدیت کے اہم مفکرین:۔

مابعدجد بدیت کی فکر کو پروان چڑھانے میں جن مغربی مفکرین نے اہم کرداراداکیاان کے نام یہ ہیں، رولاں بارتھ (J-F Lyotard), لیوٹارڈ (Charles Jencks), چارلز حبینکس (Roland Barth 1915-1980), (Michel Foucault چارلز حبینکس (Jacques Derrida 1930-2004), مشل فوکو 1924-1998 ژبن بادر یا (Jean Baudrillard 1928) وغیرہ۔

میٹانیریٹوکارد (Incredulity toward Metanarrative):

لیوٹارڈ ،جس کااس فکر کے بانیوں میں شار ہوتا ہے وہ کہتا ہے:

" I define postmodernism as incredulity towards metanarratives."(5)

لینی میرے نزد یک مابعد جدیدیت کا مطلب عظیم بیانات پرعدم یقین ہے۔

یہ میٹا نیریٹو کیا ہے؟ پہلے اس کی تھوڑی ہی وضاحت ہوجائے۔ یہ مابعدجدیدیت کی فرنٹ لائن اصطلاح ہے اسے
میٹا نیریٹو کیا ہے؟ پہلے اس کی تھوڑی ہی وضاحت ہوجائے۔ یہ مابعدجدیدیت کی فرنٹ لائن اصطلاح ہے اسے
میٹا (Meta) یونانی لفظ ہے جس کامعنی مابعد، ورا
(Beyond) اور علاوہ ہے۔ جس طرح Metaphysics) اور علاوہ ہے۔ جس طرح Metaphysics)

سابقہ استعال ہوتا ہے تواس سے مراد ایک نظری فریم ورک یا تھیوری ہوتا ہے۔ بیفریم ورک یا تھیوری دراصل اس موضوع کی تجرید (Abstract) ہے، جس کا مطالعہ تھیوری کرتی ہے۔ مثلاً میٹا فزئس سے مراد فزئس کی وہ First order تھیوری ہے جو مابعد الطبیعیات کا مطالعہ کرتی ہے اسی طرح میٹا نیریٹو سے مراد وہ نظری فریم ورک یا First order نیریٹو ہے جو بیا نیے کا مطالعہ کرتی ہے۔ گویا میٹا نیریٹو، بیا نیے سے متعلق وہ بیانیہ ہے جو مختلف بیانیوں اور بیانیاتی نظام کا تجزیہ کرتا ہے، اور بیانیوں کی اصل سے ہمیں آگاہ کرتا ہے۔

واضح رہے کہ میٹا نیریٹو میں بیانے کامفہوم وہی ہے جوسب سے پہلے رولاں بارتھ اور پھر لیوٹارڈ نے اسے دیا ہے۔
انہوں نے بیانے کو او بی صنف کی محدودیت سے نکال کر ایک ساخت اور نظام قرار دیا جو متعدد علوم ، کلامیوں اور نظریوں میں کارفر ماہے۔ لیوٹارڈ نے میٹا بیانے کی منطق وضاحت کی بجائے اسے جدیدیت کے بیانیوں کے تناظر میں واضح کیا ہے۔ وہ اولاً کہتا ہے کہ مابعد جدید میں ساکنی عقلیت کوئی انسانی ترقی کا باعث قرار دینا، ڈارون کے نظریہ ارتقا کو انسانی نوعی ارتقا کا کلی نظریہ بھی اور کر نہ بیانیوں میں ساکنی عقلیت کوئی انسانی ترقی کا باعث قرار دینا، ڈارون کے نظریہ ارتقا کو انسانی نوعی ارتقا کا کلی نظریہ بھی اور کردیا تاریخ کی ادوار بندی یعنی زوال روما، دور مظلمہ نشاق ثانیہ، روش خیالی اور جدیدیت وغیرہ۔

مابعدجدیدیت کے حامی کہتے ہیں کہ درج بالا میٹا نیریٹو جو جدیدیت نے عالمگیرسچائیوں کی صورت میں پیش کیے، کھلا فریب تھا۔ وقت نے ان خود ساختہ حقیقتوں کا جھوٹ واضح کردیا ہے۔ جدیدیت نے چونکہ اشتر اکیت کوبھی عالمگیر صدافت (Metanarrative) کے طور پر پیش کیا تھا اور اکثر مابعد جدیدی مفکر اشتر اکی تھے۔ روس کی افغانستان میں ہزیمت اور ماسکو کی گیوں میں کمیونزم کی بساط کالپیٹا جانا، ایسی چوٹ تھی جوان سے برداشت نہ ہوئی اس لیے مابعد جدید مفکرین کے ہاں ہے جملہ ضرب المثل بن گیا:

"If Marx isn't true then nothing is" (6)

لہذا مابعد جدید مفکرین نے ہوشم کے میٹا نیریٹوکور دکرنے میں ہی عافیت سمجھی ہے۔ مابعد جدید مفکرین کے نزدیک تصور جہاں (World view) سپائی کی پیداواز نہیں ہوتا بلکہ لوگوں نے اپنے من پیند خیالات کو عالم گیر سپائیوں کے طور پر دنیا پر مسلط کیا ہے۔ اس لیے یہ ففکرین عالم گیراصول واخلاق کے طور پر پیش کی جانے والی کسی بھی تھیوری کو ماننے سے انکاری ہیں۔ مابعد جدیدیت کے ماننے والے سائنس کو بھی حتی سپائی کی حیثیت سے قبول کرنے کے لیے تیاز نہیں ہیں۔ چونکہ ان کے نزدیک سائنس بھی اپنے دعوے ثابت کرنے میں ناکام رہی ہے۔ لیوٹارڈ لکھتا ہے:

"In the first place, scientific knowledge does not represent the

6

totality of knowledge; it has always existed in addition to, and in competition and conflict with, another kind of knowledge, which I call Narrative....."(7)

انسائیکلوپیڈیا آفFaith and Reason کامقالہ نگار قم طرازہے:

"Postmodernism is largly reaction to the assumed certainty of scientific, or objective efforts to explain reality, In essence, it stems from a recognition that reality is not simply mirrored in human understanding of it, but rather is constructed as the mind tries to understand its own particular and personal reality. For this reason, postmodernism is highly skeptical of explanations which claim to be valid for all groups, cultures, traditions or races, and instead focuses on the relative truth.

Postmodernism is "Post" because it denies the existence of any ultinate principles and it lacks the optimism of there being as scientific, philosophical or religious truth, which will explain everything for everybody." (8)

یعنی مابعد جدیدیت صدافت کے تیقن کی کوشٹوں (سائنسی ہوں یا خارجی) کے خلاف رغمل ہے۔ صدافت محض انسانی فہم کی انعکا سی نہیں ہے بلکہ انسانی ذہن اپنے لیے خود سچائیاں تخلیق کرلیتا ہے۔ اس لیے مابعد جدیدیت ہراس تشریح وتفہیم پرشبہ ظاہر کرتی ہے جو تمام کلچرز، کمیونٹیز، روایات اور نسلی گروہوں کے لیے آفاقی ہونے کا دعوکی کرے۔ اس کے بجائے یہ اضافی صدافتوں پر یقین کرتی ہے۔ مابعد جدیدیت اسی لیے" مابعد" ہے کہ یہ" صدافت مطلق" کے وجود کا انکار کرتی ہے۔ اور سائنسی، فلسفیانہ اور مذہبی صدافتوں پر یقین نہیں رکھتی جو آفاقی ہونے کی دعوے دارہیں۔

ما بعد جدیدیت ہرتاریخی عہد اور مظہر کو Localize تسلیم کرتی ہے۔ آفاقیت کے بجائے اضافیت، مابعد جدیدیت کا

اہم مقدمہ ہے۔

## سچائی کی اضافیت اور میٹانیریٹوکارد؛ ایک تنقیدی جائزہ:

ما بعدجدیدیت، میٹانیریٹو کے نام پر ہرعقیدہ،نظریہ یا آفاقی صداقت کوشک وشبہ کی سان پر چڑھاتی ہے اور پھررد کردیتی ہے۔مابعدجدیدیت کے مدمی کہتے ہیں کہآفاقی صداقتیں مجض اساطیر (Myths) ہیں جو''صدافت'' کی مختلف شکلوں کو Legitimise کرنے کے لیے تراثی جاتی ہیں۔

دیکھیے! مابعد جدید مفکرین (لیوٹارڈ،رولینڈ بارتھ وغیرہ) کابیہ کہنا کہ'' یہ دور میٹانیریٹو کے خاتمہ کااعلان کرتا ہے اور مابعد جدیدیت ہر طرح کے مہابیانیہ کاردکرتی ہے۔'' یہ اعلان دعویٰ بھی تو مہابیانیہ (Metanarrative) کے زمرے میں آتا ہے۔ میٹانیریٹو کے رد کابید عویٰ بھی تو ایک مہابیانیہ ہے اور استجاد (Paradox) ہے۔ ان کابید عویٰ دودھاری تلوار ہے جس سے وارکرنے والا بھی محفوظ نہیں۔

Liar's Paradox البعد جديديت كاس دعوى كوى لا Jurgan Habermas البعد جديديت كاس دعوى لا Jurgan Habermas " Lyotard's incredulity towards metanarratives could be said to be self-refuting and Liar's paradox (this statement is false). One is skeptical of universal narratives such as truth, knowledge, right or wrong, then there is no bases for believeing the truth that metanrratives are being undermined."(9)

ہمبر ماس کہتا ہے کہ لیوٹارڈ کامہابیانی کاردکا دعویٰ: خودا پنی نفی کرتا ہے اور جھوٹے کے بیچ کی طرح ہے جس پر یقین نہیں ہوتا۔ اگر آفاقی صداقتوں پر ہی یقین نہ ہومثلاً سچائی ، علمی نظریہ ، غلط ، درست وغیرہ تو پھر تسلیم شدہ حقائق کو کمزور کرنے والی بات ہے۔ ہماری گزارش ہے کہ مابعد جدیدیت کا یہ دعویٰ کہ دنیا میں کسی سچائی کا سرے سے وجو ذہیں ہے ، ایک غیر منطقی دعویٰ ہے۔ اس دعویٰ میں بہت بڑاریاضیاتی نقص ہے۔ یہ کہنا کہ' نہ سچ ہے کہ دنیا میں کوئی سچ نہیں' ایک بے معنی بات ہے دنیا میں کوئی سچ نہیں''! یہ بذات خود دعویٰ اور ایک میٹا نیریٹو ہے اگر اس کو درست مان لیا جائے توسب سے پہلے اس کی ضرب خود اسی بیان پر پڑے گی اور یہ بیان جموٹا قراریا کے گا۔

مشہورامر یکی سکالرر چرڈٹارنز (Richard Tarnas) کہتا ہے۔

" The paradox of the postmodern position is that, in placing all principles under the scrutiny of its skepticism, it must realize that even its own principles are not beyond questioning. Postmodernism cannot on its own principles ultimately justify itself."(10)

رچرڈ ٹارنز بھی یہی سوال اٹھا تا ہے کہ مابعدجدیدیت کا یہ پیرا ڈوکس ہے کہ تمام اصولوں کو تشکیک وتر دید کی سان پرچڑھا کر،اس کے اپنے اصول بھی شک وتر دیدسے بالانہیں۔ یہی وجہہے کہ مابعدجدیدیت اپنے اصولوں کی بنیاد پراپنے آپ کوہی ثابت نہیں کرسکتی۔

عملی طور پرہم دیکھتے ہیں کہ لوگ آج بھی لاکھوں کروڑوں کی تعداد میں مذہبی، معاشی، ساجی اور سیاسی صداقتوں پر یقین رکھتے ہیں اور میٹا نیریٹو پر اعتماد باقی ہے اگر یقین نہ ہوتو ہر سال لاکھوں کی تعداد میں جمع ہوکرلوگ جج کا اجتماع کیوں منعقد کریں۔ ہندو'' کنبھ میلا' کیوں منائیں اور مغرب میں بھی تو بنیاد پرست عیسائی تنظیمیں (Jerry springers and Fall ہندو'' کنبھ میلا' کیوں منائیں اور مغرب میں بھی تو بنیاد پرست عیسائی تنظیمیں فتخب ہوتی ہیں۔ اسلامی معاشروں میں' اسلامی لہر'' کیامہا بیانیہ رد کا اعلان کرتی ہے یا مذہبی صداقتوں پر یقین وتصدیق کا؟

منطقی اور ریاضیاتی نقص کے علاوہ اس فکر کے علی اثرات بھی نہایت بھیا نک برآ مدہوئے ہیں اور مزید ہوسکتے ہیں! مثلاً
مغربی معاشروں میں Lesbian and Gay culture کو قانونی اور سابی طور پر تسلیم کرلیا گیا ہے۔ جس کی وجہ سے ان
کاخاندان کا ادارہ معدومیت کی حدول کوچھور ہاہے۔ اس بات کا ان کے مفکرین اور حکومتوں کو بھی شدید احساس ہے کیکن وہ اسے
روک نہیں سکتے ، کیونکہ ان کے خصوص تہذ ہی وسابی تناظر میں ایسا کرنا درست ہے ان کی ثقافت اس بات کی اجازت دیتی ہے اس
لیے وہ مسام معدومیت کی معاشروں میں برآ مدہوئے
لیے وہ بھیا نہیں سے بین اور اس طرح با ہمی رضامندی سے جنسی تعلق کے جو بھیا نک نتائج مغربی معاشروں میں برآ مدہوئے
ہیں! محتاج بیان نہیں ۔ اس طرح اگر سے اُن اضافی ہے اور دنیا میں کوئی قدر آفاقی نہیں ہے اور سے کیاں مقامی تہذیب و ثقافت کی
پیدا وار ہیں توسوال یہ ہے کہ کس بنیا دیر مثلاً نازی ازم کو غلط قرار دیا جائے گا۔ یا طالبان کی پر امن حکومت کو کس بنیا دیر برباد
کر دیا گیا؟ آخری نازی ازم یا طالبان کی حکومت بھی تو ان قو موں کے اتفاق رائے کا نتیج تھی ۔ اس طرح کسی جیب کتر ہوئی سے طرح جیب کا شخ سے یا بھکاری کو بھیک ما گئے سے منع کیا جائے گا؟ طالا تکہ دہ اس کا م کوبطور اکر احتاج میں اور جیب کتر سے کسی اور ہر جیب کتر ااور بھکاری کو بھیک ما گئے سے منع کیا جائے گا؟ طالا تکہ دہ اس کا م کوبطور اک وبھیک ما گئے ہوئے ہیں منظر میں پروان چڑھتا ہے وہ انہیں ان کے اس ممل کو ایک ناگز پر حقیقت کے اور ہیں بی دکھا تا ہے۔

معروضی اور زمینی حقائق کا تقاضا ہے کہ سچائی کی اضافیت کے نظریے کو مان لینے کے بعد اس دنیا کا نظام چل ہی نہیں سکتا۔ جب تک کچھ حقائق پر عالمی/آفاتی اتفاق رائے نہ ہواور انہیں قطعی حقائق کے طور پر قبول نہ کیا جائے اس وقت تک تدن کی

گاڑی ایک قدم آ گے نہیں بڑھ سکتی۔ جہاں کچھ باتوں پراختلاف رائے تمدن کورنگارنگی اور تنوع بخشا ہے وہیں کچھ باتوں پراتفاق (Consensus) تمدن کو استحکام عطا کرتا ہے۔اس لیے اتفاق اور اختلاف دونوں کی ضرورت ہے۔ میٹانیر بیٹو کار داور سجائی کی اضافیت: اسلامی تعلیمات کے تناظر میں:۔

آفاقی صداقتوں کارداور سپائی کی اضافیت، اسلامی نقطۂ نظر سے ایک باطل نظریہ ہے۔ انسان کودیگر مخلوقات پرجس خصوصیت کی وجہ سے نوقیت دی گئی ہے وہ عقل ہے۔ اور اسلام نے عقل کے جائز مقام کو تسلیم بھی کیا ہے۔ لیکن اسلام اس بات کا قائل ہے کہ عقل انسانی کے ذریعے مستبط حقائق یقینا اضافی (Relative) ہیں اور شک وشبہ سے بالانہیں ہیں۔ اس حدتک مابعد جدیدیت اسلامی فکر سے ہم آ ہنگ ہے۔ لیکن اسلام کے نزدیکہ جن حقائق کا سرچشمہ ودئ الہی ہے وہ حتی اور قطعی ہیں۔ ان کی جزوی تشریحات و تبیرات (جس میں فہم انسانی کا دخل ہے) تواضافی ہوسکتی ہیں، بلکہ ہیں، اس لیے تو فقہی اختلاف رائے ہے۔ لیکن یہ اختلاف فروع (Roots) میں ہے نہ کہ اصول (Roots) ہیں۔ لیکن وہ حقائق جن کا سرچشمہ وی الہی ہے اور ان کے واضح معنی ہراعتبار سے حتی اور قطعی ہیں اور خبر متواتر سے ثابت ہیں تو پھر شک یا اختلاف کی گئجائش نہیں۔ مثلاً چوری کی سزا کے واضح معنی ہراعتبار سے حتی اور قطعی ہیں اور خبر متواتر سے ثابت ہیں تو پھر شک یا اختلاف کی گئجائش نہیں مگر ہاتھ کو کسی مقام سے کا ٹنا ہے اس کی فقہی تعبیرات میں اختلاف موسکتا ہے۔ ہوسکتا ہے۔

شيخ الاسلام امام ابن تيمية فرماتے ہيں:

'' یہ بات جان لی جانا ضروری ہے کہرسول اللہ a نے اپنے اصحاب کوجس طرح قر آن کے الفاظ بیان کر کے دیے ویسے ہی اس کے معانی بھی واضح کر کے دیئے ۔''(11)

عقل انسانی بہر حال عطیہ خداوندی اور شرفِ انسانیت ہے اسی لیے تو قر آن نے بار بارغور وفکر اور فہم و تدبر کی دعوت دی ہے۔ قر آن مجید میں یہود یوں،عیسائیوں،مشرکین اور ملحدین کوسینکڑوں مرتبہ عقائد اسلام کی دعوت دی گئی ہے۔لیکن ایک جگہ بھی یہ بین کہا کہ تقلیداً ان عقائد کو مان لو، بلکہ ہر جگہ غور وفکر سے ان کو منوانا چاہا ہے اور تقلید پرستی کی سخت برائی کی ہے۔ مخالفین اسلام کوسب سے بڑا الزام ہی بیدیا گیا ہے کہ:

''و کاین من أیة فی السلموات والارض یمرون علیها و هم عنها معرضون ''(12) (آسان اورزمین پرکسی قدرنشانیال ہیں، کیکن بیان پرگزرجاتے ہیں۔ان کی طرف رخ نہیں کرتے۔) دوسرے مقام پر فر مایا: لهم قلوب لایفقهون بها''(13) (ان کے دل تو ہیں کیکن اس سے مجھ کا کام نہیں لیتے۔)

چندمزيدمقامات كى طرف توجه مبذول كروانا چامول گا:

1۔ اللہ تعالیٰ کی ذات پرایمان کی بنیا دمخض تقلید پرنہیں رکھی گئی ہے بلکہ آزادانہ سوچ پر ہے گویا عقیدہ تو حیدانسان کی حریت کا اعلان ہے نہ کہ اس کی غلامی اور تقلید کا۔اس سلسلہ میں قرآن مجید میں متعدد آیات موجود ہیں۔وہ آیات جن میں عقل یااس کے مشتقات موجود ہیں ان کی تعداد فوادعبدالباقی کی تحقیق کے مطابق انجیاس ہے۔((14 اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے۔

''ان فی خلق السلموات والارض واختلاف الليل والنهار ... لآيات لقوم يعقلون'' (15) (بشک آسانوں اورزمين کے پيدا کرنے ميں اوردن رات کے ایک دوسرے کے پیچھے آنے ميں .....عقل مندوں کے ليے نشانياں ہيں۔)

2 اسلامی عقائد میں غیب پرایمان ایک محدود دائرہ میں ہے اور غیبی عقائد بھی ایسے ہیں جوحد درجہ معقول ہیں مثلاً: ''ان تو من بالله و ملائکته و کتبه و رسله و الیو م الآخر و تو من بالقدر خیر وو شر ۴''(16)

(تم ایمان لا وَالله پر،اس کے فرشتوں پر،اس کی کتابوں پر،اس کے رسولوں پر،یوم آخرت پراوراچھی بری تقدیر پر کہ وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے۔)غیب سے تعلق رکھنے والی ان مخصوص اشیا پرایمان کا مطالبہ صرف اسی صورت میں کیا جارہا ہے کہ بیاشیا قطعی اور عقلی دلائل سے ثابت ہیں۔

3۔ متعدد مقامات پروحی (جوقر آن وحدیث کی شکل میں ہے) کو حکمت قرار دیا گیا ہے:

"و ما انزل عليكم من الكتاب و الحكمة" (17) (اورجوكتاب وحكمت تم پراتارى كئ ہے۔)" و يعلمهم الكتاب و الحكمة" (18) (اوروه كتاب و حكمت سكھا ياكر ہے۔)

شریعت اسلامیه کی بنیاد حکمت اور عقل سلیم پرہے نہ کہ خواہ شات، حماقتوں اور خرافات پر۔ یہ ایک بامقصد شریعت ہے۔ چنانچہ اسلام کے سواد نیا کے دیگر کسی مذہب نے بید ووکا نہیں کیا کہ وہ عقل سے ثابت ہے اور مذہب کو عقل کی بنا پر ماننا چاہیے بیدوہ بڑا فرق ہے جو اسلام کو اعلانیہ تمام دوسرے مذاہب سے ممتاز کرتا ہے۔ اس ساری بحث میں اسلام کا نقطۂ نظر نہایت معتدل، متوازن اور عقل کو اپیل کرنے والا ہے۔ اس نقطۂ نظر میں مابعد جدیدی مفکرین کے اٹھائے ہوئے سوالات کے جوابات بھی موجود بیں اور ان تضادات کی بھی گنجائش نہیں ہے جو مابعد جدیدی میں پائے جاتے ہیں۔ جدیدیت (Modernism) نے جس طرح عقل انسانی کو حتی اور قطعی مقام دیا اور عقلیات کو حتی سچائی کے طور پرپیش کیا ، اس پر مابعد جدید شکرین سے بہت پہلے اسلامی مفکرین جرح کر بھے ہیں۔ بلکہ یہ بھوٹ صدیوں قبل امام غز الی اور امام ابن تیمیہ کے افکار میں بھی ماتا ہے۔

امام غزائی نے''تہافت الفلاسف'' میں ارسطو کی منطق پرخوداسی منطق کے اصولوں کا استعال کر کے جوتنقید کی ہے اس کے مطالعہ سے واضح ہوتا ہے کہ وہ محض عقل کے ذریعے معلوم حقائق کو واہمہ قرار دیتے تھے۔ان کا خیال تھا کہ کا ئنات کی وسعتیں اور وقت (Time and space) لامحدود ہے اور انسانی عقل لامحدود کا ادراک نہیں کرسکتی۔اس بحث کوآگے بڑھاتے ہوئے انہوں نے مختلف مثالوں سے ثابت کیا ہے کہ انسانی حسیات کے ذریعے حاصل شدہ معلومات اکثر اوقات دھو کے کا باعث ہوتی بیں۔ صرف آنکھ سے دیکھا جائے تو ستارے چھوٹے ڈیرات معلوم ہوتے ہیں لیکن حقیقاً ان میں سے کئ ستارے زمین اور سورج سے بھی کئی گنا پڑے ہیں۔ اور حواس کا دھو کہ تو روز مرہ کی مثالوں سے مشاہدہ کیا جاسکتا ہے مثلاً سراب وغیرہ اس لیے انسان کے مشاہدات اضافی ہیں۔ اور ان مشاہدات کی بنیا دیراخذ کردہ نتائے بھی اضافی ہیں۔ امام غزالی سوال کرتے ہیں کیا محض عقل ودانش کے بل پر خدائے واحد کا اثبات ممکن ہے؟ پھرخود ہی جواب دیتے ہیں:

"اس معاملے میں حکما/ فلاسفہ کی واماندگی واضح ہے کہ وہ باری تعالیٰ کی توحید کو ثابت کرنے سے قاصر ہیں۔ جب باری تعالیٰ بسیط اور واحد ہے توبیہ کثرت و تعدد، اور بیہ بوقلمونی اور تنوع کیونکر معروض وجود میں آیا؟اس معاملے میں فلاسفہ کے پاس (عقلی بنیاد پر ) کوئی جوابنہیں۔"(19)

اور بیشلیم شدہ حقیقت ہے کہ حواس خمسہ سے حاصل کر دہ علم اور نظر آنے والے حقائق بھی ضروری نہیں کہ حقائق ہی ہوں۔وہ محض حقیقت کا سابیہ یا واہمہ ہو سکتے ہیں۔امام غزائی سوال اٹھاتے ہیں کہ حسیات کا دھو کہ عقل سے معلوم ہو تا ہے اور عقل کا دھو کہ کسی ایسے ذریعے سے ہی معلوم ہوگا جو عقل سے بالاتر ہو۔ (یعنی وحی الہی!)(20)

انسان کی معلومہ فکری تاریخ سے یہ بات پایہ ثبوت کو پہنچی ہے کہ ہر دوراور ہرنسل نے اپنے لیے پچھاصول وقواعد وضع کیے ،اس دور کے ذبین ترین افراد نے اپنی عقل کی رسائیوں سے اپنے ہم عصروں کو ورطۂ حیرت میں ڈال دیا اورانسان نے ہم جھرلیا کہ ہم حتمی سچائی تک پہنچ گئے ہیں لیکن زیادہ دیر نہ گزرتی تھی کہ وہ نظریہ فرسودہ قرار پاجا تا! ایسا ہرنسل کے ساتھ ہوتار ہا ہے۔جدید اسلامی مفکرین نے بھی جدیدیت پر کلام کرتے ہوئے عقل کی تحدید اور عقل کے ذریعے معلوم حقائق کو اضافی قرار دیا ہے پچھ خصوصیات میں قدرت کی طرف سے بی نوع انسان مشترک ہیں۔مولا نامودود کی کے سامنے اگر چہ مابعد جدیدیت کے مقد مات نہیں سے لیکن ان کی درج ذیل عبارت اس موضوع پر پچھروشنی ڈالتی ہے۔لکھتے ہیں:

''کیا یہ واقعہ نمیں کہ تمام جغرافیائی، نسلی اور قومی اختلافات کے باوجود وہ قوانین طبعی کیساں ہیں جن کے تحت انسان دنیا میں زندگی بسر کرتا ہے وہ نظام جسمانی کیسال ہے جس پر انسان کی تخلیق ہوئی ہے۔ وہ فطری داعیات اور مطالبات کیساں ہیں جوانسان کے اندر ودیعت کیے گئے ہیں۔ وہ قوتیں کیساں ہیں جن کے مجموعے کوہم نفس انسانی کہتے ہیں۔ بنیادی طور پر وہ تمام طبعی نفسیاتی ، تاریخی ، تمدنی ، معاثی عوامل بھی جن کے مجموعے کوہم نفسان کی زندگی میں کار فرما ہیں۔ اگر یہ واقعہ ہے اور کون کہہ سکتا ہے کہ یہ واقعہ نہیں ہے توجواصول بحیثیت انسان کی فلاح کے لیے صبح ہوں ، ان کو عالمگیر ہونا چاہیے۔''(21)(نہ اضافی اور مقامی)

اسلامی تعلیمات نه تو Pre-modern بین نه Postmodern بلکه وه Transmodern بین یعنی زمانی تبدیلیون علیمات نه تو اسلامی معاشرون مین ابدی قدرون سے وابستگی موجود ہے۔اسلام کا نقطهُ نظریہ ہے اس کے اصول بدل نہیں جاتے۔اس لیے اسلامی معاشرون میں ابدی قدرون سے وابستگی موجود ہے۔اسلام کا نقطهُ نظریہ ہے کہ کہ محمولی ساحصه بخشاہے جتنا کے علم حقیقی (یاحتی اور قطعی ) کا سرچشمہ باری تعالی کی ذات ہے،اس نے اپنے علم سے انسان کو اتنا ہی معمولی ساحصه بخشاہے جتنا وہ چاہتا ہے:

''یعلم مابین ایدیهم و ماخلفهم و لایحیطون بشی ی من علمه الابماشآئ ((22 (جو کچھان کے سامنے ہے اسے بھی وہ جانتا ہے اور جو کچھان سے او بھی اس کے علم میں سی چیز پر بھی حاوی نہیں ہوسکتے بجزان چیز وں کے جن کاعلم وہ (ان کو دینا چاہے۔)

دوسرےمقام پرارشادہوا:

''ان الله لا يخفي عليه شيء في الارض و لا في السمآئ ''(23) (بِشك الله وه بِجَس سے نه زمين كى كوئى چيز فخفى ہے نہ آسمان كى ۔)

اس طرح جوحقا کُق علم هیتی کے سرچشمہ یعنی باری تعالیٰ کی جانب سے وحی الٰہی یا پیغیبر کی منصوص سنت (حدیث سیحے) کی صورت میں ظہور پذیر ہوئے ہوں وہ حتی صدافت (Absoulte truth) ہیں اوران کے ماسواد نیا میں حقیقت کے جتنے بھی دعوے پائے جاتے ہیں،ان کی دوشمیں ہیں۔اگروہ وحی الٰہی سے متصادم ہیں تو وہ باطل مطلق (Absolute False) ہیں اوراگر متصادم نہیں ہیں توان کی حیثیت اضافی صدافت (Relative Truth) کی ہے جو تھے بھی ہوسکتی ہے اور غلط بھی:

عملی زندگی میں قانون سازی اور ضابطہ سازی کے معاملے میں بھی اسلام نے بہی مؤقف اختیار کیا ہے۔ جدیدیت کی طرح نہ وہ ہر ضابطے اور اصول کو آفاقی حیثیت ویتا ہے اور نہ مابعد جدیدیت کی طرح ہر آفاقی ضابطہ واصول سے انکار کرتا ہے۔ وی الہی کی بنیادوں پر چند آفاقی قدروں اور اصولوں کی حتمیت! اور ان کے دائر نے کے باہر وسیع تر معاملات میں وی الہی کی روشنی میں نے طریقوں، ضابطوں اور راستوں کی تشکیل کا راستہ ایک ایسامعتدل راستہ ہے جو اسلام کو بیک وقت دائی ، آفاقی ، تغیر پر بنے پر اور مقامی احوال کے مطابق بناتا ہے اور زمان ومکان کے اختلافات سے ماور اکر دیتا ہے۔ اس لیے اسلام کی بنیاد پر بنے والا معاشرہ صحیح معنوں میں انسانیت کی فلاح اور اخرو کی نجات کا ضامن اور Transmodern معاشرہ ہوتا ہے۔

حوالهجات

- (1) WWW. Wikipedia. org/ postmodernism
- (2) www. askoxford.com/conscise-oed/post modernism

13

- **(4)** Lyotard, J-F(1993), The postmodern condition: A Report on Knowledge (tr. Geoff and Brian Massumi) Minneapolis: university of Minnesota press p.15
- (5) Ibid p.24

نارنگ، گو يي چند،ايضاً ، ص 543 (6)

- (7) Lyotard, J-F (1993) Ibid p.22
- www.pbs.org/faith and reason/gengloss/postm-body -html (8)
- (9)Habermas, Jurgan (1993), Modernity vs postmodernity, cambridge: polity press p.314
- www. pbs. org/faith andreason/gengloss/ postn-body html. (10)

- (12)توسف:105
- (13)
- الاعراف:179 لمعجم المفهر سالالفاظ القرآن الكريم،منشورات ذوى القربي، 1423 ئ،ص 595 عبدالباقي مجمد فواد، المعجم المفهر سالالفاظ القرآن الكريم،منشورات ذوى القربي، 1423 ئ،ص 595 (14)
  - البقره:164 (15)
  - مسلم بن حجاج القشيري، الجامع الصحيح ، نعماني كتب خانه لا بهور، 2004 يُ ، ج ا ، ص 88 (16)
    - البقره:231 (17)
    - آل عمران:48 (18)
- غزالي،ابوحامد محربن محربن احر، تهانية الفلاسفه (ترجمه: محمد حنيف ندوي)ا داره ثقافت اسلاميه لا هور، 1995ء، (19)ح 78
  - اس موضوع برامام غزالی نے جوبحث کی ہے اس کے لیے ملاحظہ کیجئے: (20)www.ghazali.org/site/dissert.html
  - مودودي،مولا ناسيدا بوالاعلى، دين تن ،مركزي مكتبه اسلامي پبلشر زنځ دېلې، 2007 ئ ،ص10 (21)
    - البقره:255 (22)

5: آل عمران (23)



## فصل اول

### یورپ کے ذہنی انحطاط کا سفر

اس وقت دنیا پرمغربی فکر و تہذیب کا غلبہ ہے مغرب نے اپنے معاشی ،سیاسی اور حربی تفوق (Supremacy) کواپنے فکر کی غلبے کا ذریعہ بنایا ہے ۔ اور یوں وہ اپنی تہذیب کی عالمگیریت (Supremacy) کواپنے فکر کی غلبے کا ذریعہ بنایا ہے ۔ اور یوں وہ اپنی تہذیب کی عالمگیریت برور بازوقتی کیا، کپلا، تباہ و برباد کیا اور کپراان کو ہمیشہ غلام رکھنے کے لیے سلم ممالک میں اجتماعی ادارے (سیاسی، معاشی، قانونی، ساجی، تعلیمی وغیرہ) اپنی فکر وفلفے پر قائم کیے اور مسلمانوں کے دل و دماغ کوفتی کرنے کی جرپور کوشش کی جس میں اسے خاصی کا میابی ملی ۔ مغرب نے اپنے ہمہ جہتی تہذیبی غلبے سے جن افکار وتصورات کو بالعموم کوشش کی جس میں اور بالخصوص مسلم ممالک میں مروج کیا ہے اس کی تاریخ ایک ایسی طویل اور مسلسل جاہلیت کی تاریخ ہے جس کی کڑیاں باہم دگر پیوستہ ہیں اور تاریخ کے کسی موٹر پر پیشلسل نہیں ٹوٹا۔ میں نے مغربی افکار وتصورات کے لیے جاہلیت، کا لفظ صحف جذباتی ہو کرنہیں لکھا بلکہ مسلسل مطالعہ، فکر اور مشاہدہ کے بعد اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ آج بھی مغربی افکار کی سمت وہی ہے جومعلوم تاریخ کے ابتدائی مادہ پرست اور مظاہر پرست معاشروں کی تھی۔ عصر حاضر کے جدعالم اور معروف مصری مفکر محمد قطب نے بھی مغربی تہذیب کے لیے ' جاہلیت جدیدہ'' کلفظ استعال کیا ہے مجمد قطب کی کھی۔ عصر حاضر کے جدیا لم اور معروف مصری مفکر محمد قطب نے بھی مغربی تہذیب کے لیے ' جاہلیت جدیدہ'' کلفظ استعال کیا ہے مجمد قطب کی کھی۔ کا لفظ استعال کیا ہے مجمد قطب کی کھی۔ کا لفظ استعال کیا ہے مجمد قطب کی سے بومعلوم بیں:

''یورپ کی تاریخ مسلسل جاہلیت کی تاریخ ہے۔ اور تاریخ کے کسی موڑ پر جاہلیت کا کاسلسل نہیں ٹوٹا ہے۔ چنانچہ پہلے یونانی اوررومی جاہلیت تھی۔اس کے بعد قرون وسطی کی جاہلیت آئی اور پھر آخر میں جاہلیت جدیدہ آگئی جو دراصل اسی پرانی یونانی اوررومی جاہلیت کی طرف رجعت اوراسی کا پھیلاؤ ہے جس میں یہودی عبقری نے ڈارونیت (Darwinism) کا اضافہ کر کے اس کی تباہ کاریوں میں اضافہ کر دیا ہے اوراس جاہلیت کارخ اپنے مقاصد کی طرف بھیردیا ہے'۔(1)

ہمارے مقالے کا موضوع کیونکہ مابعد جدیدیت ہے اس لیے یورپ کی ذہنی بیداری اور فدہب اور عقل وسائنس سے تصادم کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی فکری تحریکات کا جب تک ذکر نہ کیا جائے اس وقت تک بات واضح نہیں ہوسکتی۔ ظاہر ہے مابعد جدیدیت لکاخت تورونمانہیں ہوگئی ہے بلکہ مغرب (اور مغرب سے ہماری مرادیورپ



اورامریکہ ہے) کی تاریخ میں اس کی جڑیں بہت گہری ہیں ۔اس بات کا پورپ کوبھی اعتراف ہے کہ جدید پورپی تدن کی اصل بنیادیں یونانی اوررومی تہذیبیں ہیں۔ محمد قطبؓ جو کہ مغربی علوم وفکر کے نبض شناس ہیں اس بات کو یوں بیان کرتے ہیں:

''یورپ کو بخو بی اعتراف ہے کہ اس کی نشاۃ ثانیہ میں اسلامی تہذیب وتدن کا بڑا اثر ہے لیکن اسلامی تہذیب وتدن کا بڑا اثر ہے لیک نشاۃ ثانیہ میں اسلامی تہذیب کا یہ مواد اپنے اندراسلامی رنگ لیے ہوئے داخل نہیں ہوا۔ بلکہ یونانی اوررومی رنگ میں رنگ کراس کی وثنیت اپناچکا تھا چر جب یہ مواد یورپ پہنچا تو اس پر مسحیت کا ایک باریک ساغلاف چڑھ گیا جو آ ہستہ ہوسیدہ ہوتار ہا یہاں تک کہ انیسویں صدی کے اواخراور بیسویں صدی کے شروع میں بالکل تارتار ہوگیا'۔(2)

مابعد جدیدیت نے مغربی تہذیب وفکر کیطن ہے جنم لیا ہے اوراسی کی گود میں اس نے پرورش یائی ہے۔ اسی لیےاس نظریہاورتح یک کو بچھنے کے لیےاس کے تہذیبی پس منظر کونگاہ میں رکھنا بے حدضروری ہے۔مغرب کی نئی زندگی کا آغاز اس فکری اور دہنی روسے ہوا جسے نشاۃ ثانیہ (Renaissance) کہتے ہیں اور جوعبارت تھی قرون وسطیٰ کے مذہبی جبروتشدّ د کے نظام کے خلاف بغاوت سے ۔سب سے پہلے فکری میدان میں آزادروی اور حریت پیندی (Liberalism)رونما ہوئی جس کا سب سے نمایاں مظہر پرانے ادب کا احیاء تھا۔ پیخریک دراصل پورپ کے مذہبی دور کے مقابلے میں اس سے قبل کی دنیا سے ذہنی وابستگی کی علامت تھی۔ برانی دیومالاؤں اور یونانی اوررومی وثنی ادب(Pagan literature) کی طرف رجوع کیا گیااورفکروفن کے ہرمیدان میں مذہب کی دی ہوئی اقدار سے گریز بلکہان سے انحراف اوران کے خلاف بغاوت اور متشددانہ نظام کی روش اختیار کی گئی ۔ پھریہ لبرلزم فلسفہ کے میدان میں رونما ہوااورالہا می/آ سانی ہدایت سے بے نیاز ہوکر محض عقل کے سہارے سفر حیات طے کرنے کا دعویٰ پیش کیا عقلیت (Rationalism)،انسانیت پرستی (Humanism)،سیکولرزم (Secularism) ، تجربیت (Empiricism) وغیرہ کی تحریکات اسی رحجان کی علمبر دارتھیں۔اس کے بعداس کا ظہار اخلاق ومعاشرت کے دائرے میں ہوا اورروایتی اخلاق کے مقابلے میں ایک قسم کی بے قیدی، آزادی پیندی اور بےراہ روی کی کیفیت رونما ہوئی۔ پھر بیریت پیندی خود مذہب کے دائرے میں رونما ہوئی اوراس نے تحریک اصلاح ند بهب (Reformation) کوجنم دیالیکن ان تمام تحریکات کا مقصد محض مادی مفاد/لذت کا حصول تھا\_

یروفیسرخورشیداحدجن کی مغربی علوم پر گہری دسترس ہے وہ مغربی فکری تحریکات کا تجزیداس طرح کرتے

ىبن:

''مغرب میں جتنی بھی فکری تحریکات بریا ہوئی ہیں بحثیت مجموعی جوبھی نیا نقط نظرا بھرا اس میں آخرت کواساس بنانے کی بجائے صرف اس دنیا کے سودوزیاں کو بنیاد بنانے کاروبیہ تھا۔ نئی اقد ار کامحور ومرکز جلب دنیا، حصول منفعت، لذت پسندی اور مادہ پرستی قراریا ئی۔'(3) الغرض مغرب کافکری سفر جاری رہا اب اس کے اظہار کا اگلامیدان سیاست تھا یہاں اس نے انفرادیت پیندی (Individualism) کاروپ دھارا۔ بادشاہت اوراستبدادی حکومت کےخلاف علم بغاوت بلند کیا گیا۔ فرد کے حقوق کے لیے لڑائی لڑی گئی اور بالآخرعوام کی جا کمیت کی بنیاد پرلا دینی جمہوری نظام قائم کیا گیا۔سیاست ہی کاایک اور پہلو مذہب کے نام پر ہمہ گیربین الاقوامی ریاست تھی ۔اس کے خلاف بھی تحریک رونما ہوئی اور بین الاقوامیت کی جگہ قومیت کامحدود جغرافیائی تصور رونما ہوا۔ بالآخر معیشت کے دائرے میں اس نئی رونے اپناا ظہار کیااور شنعتی انقلاب کے سہارے جدید سر مایہ داری (Capitalism) رونما ہوئی جس میں فر د کومعاشی سعی وجہد کی بے قید آزادی دی گئی اور سرمایہ کواصل فیصلہ کن قوت بنادیا گیا اور ذاتی نفع کا حصول معیشت کی رہنما طاقت بنا۔ اس کے نتیجہ میں شدیدقشم کی معاشی انفرادیت (Economic Individualism)رونماہوئی ۔سائنس اورفنیت (Technology) کی تمام قوتیں انفرادیت پیند تہذیب کویروان چڑھانے کے لیے استعال ہوئیں۔ مذہب سے بغاوت کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی تحریک تنویر/ روش خیالی (Enlightenment) نے جہاں مذہبی اورسیاسی استبداد سے بیدا ہونے والی بہت سی خرابیوں کو دور کیا اور ٹی تخلیقی قو توں کوجنم دیا۔ وہیں اس نے متعدد نئے مسائل اور پیچید گیاں بھی پیدا کردیں۔ نیاانسان اخلاق، مٰدہب، قانون اور رواج کے تمام بندھنوں کوتوڑ کر بالکل مادر پدرآ زادی کے تباہ کن راستہ پرلگ گیا۔اورظلم واستحصال کا ایک نیااورخراب تر دور شروع ہو گیا۔ بات یہاں تک کینچی کہ Gay اور Lesbian (4) کلچرعام ہونے لگا۔Homosexual شادیاں عام ہیں اور انہیں قانونی تحفظ حاصل ہے۔ Nude races آئے دن منعقد ہوتی ہیں۔اوراس میں اچنجے کی کوئی بات انہیں نظر نہیں آتی۔اس طرح بات چلتے چلتے یہاں تک پہنچ گئی ہے کہ دنیا کوغیر حقیقی سمجھا جانے لگا ہے۔ عالمی سچائیوں universal) (Truths کاانکارکیا جانے لگا ہے اور ہوشم کے عقائد کو Meta Narratives کہہ کررداورا نکارکیا جارہا ہے۔ اس طرح مغرب کے نزدیک ان کی تہذیب Peak پینے گئی ہے اگر تہذیب وتدن کاعروج یہ ہے توبگاڑ (Decay) کیا ہوسکتاہے؟ ہماری سمجھ شاید اس Peak تک نہیں پہنچ یائی اس لیے ہم مشرق والوں کوعموماً اورمسلمانوں كوخصوصاً اس كى تتمجھ بھى نہيں آتى۔ الا مان والحفيظ۔

ہماری گفتگو کا آغاز ہوا تھا مغرب کے فکر اور تہذیبی سفر کے حوالے سے، مغرب کا سفرانسانی فکر سے جدا نہیں کیا جا سکتا ابتداء تو ہر حال ایک ہی طرح سے ہوئی ہے اس سلسلہ میں پر وفیسر نعیم احمد کھتے ہیں:
''انسان کا فکری سفر کم و بیش اڑھائی تین ہزارسال پر پھیلا ہوا ہے ۔ اس سفر کا آغاز دیو مالائی عقائد سے ہوا۔ پھر آیو نیا (Ionia) کی سرز مین میں فلسفیانہ سوچ کی ابتدائی شکلیں سامنے آئیں اور فلسفے کی ایک با قاعدہ روایت بنی شروع ہوگئی۔ تاہم ایک لمبے عرصے تک فکری کا وشوں میں دیو مالائی عقائد کی بھی آمیزش رہی ۔ پھر افلاطون (428-348ق م) اور ارسطو (348-348ق م) اور ارسطو (348-348ق م) کو فلسفول میں بیروایت اپنی انتہائی حدول کو جائیچی ۔ اسے ہم قرون اولی کا فلسفہ وفکر کہہ سکتے ہیں بیرز مانے چھٹی صدی قبل میچ سے شروع ہوکر حضرت میچ کی پیدائش تک پھیلا ہوا ہے اس کے بعد سواہویں صدی کے آخر تک قرون و سطی کا دور ہے جس میں فلسفہ کے بیدائش راور آزاد فکر کی مسیحی عقائد کے سامنے بہت حد تک دب کررہ گیا۔ ان دونوں ادوار میں فلسف اور سائنس کے والے سے متند سمجھے جاتے تھے'۔ (5)

پروفیسر حسن عسکری صاحب جدیدیت کے ارتقاء کا آغازیونانی دور سے تسلیم کرتے ہیں اس سلسلہ میں وہ

رقم طراز ہیں:

'' پچھلے چوسویا کم از کم چارسوسال سے پورپ کا بیذ ہمن بن چکا ہے کہ صرف اس علمی شہادت کو قبول کیا جائے جو تحریری صورت میں دستیاب ہواس ذہنیت کے مطابق پورپ کے لوگ عموماً اپنی تہذیب کی تاریخ یونان سے نثر وع کرتے ہیں۔'(6)

ہماری بحث کیونکہ مغربی تمدن کی فطرت، ساخت، روح اوران موٹر قوموں کے فلسفہ زندگی کے ارتقاء کے بارے میں ہورہی ہے اس لیے ہم یہ متعین کرنے کی کوشش کررہے ہیں کہ وہ کیسے پیدا ہوا اوراس نے کس طرح نشو ونما حاصل کی؟ اس سلسلے میں ہمارے دور کے قطیم سکالراور عرب وعجم کے درمیان علمی بل کی حیثیت رکھنے والی شخصیت جن کا چندسال پیشتر انتقال ہوا۔ علامہ ابوالحس علی ندویؓ ان کی شہادت پیش کی جاتی ہے علامہ موصوف کھتے ہیں:

''بیسویں صدی کی مغربی تہذیب ایسی نوعمر تہذیب نہیں ہے جس کی بیدائش بچھلی چند صدیوں میں ہوئی ہو۔ دراصل اس کی تاریخ ہزاروں سال پرانی ہے۔ اس کانسبتی تعلق یونانی



اوررومی تہذیب سے ہے ان دونوں تہذیبوں نے اپنے تر کہ میں جوسیاسی نظام، اجتماعی فلسفہ اورعقلی علمی سرمایہ چھوڑا تھا، اس کے حصہ میں آیا اس کے سارے رحجانات اورخصوصیات اس کو سلاً بعد نسل منتقل ہوئے۔''

مولا ناعلى ميالٌ مزيد لكھتے ہيں:

''یونانی تہذیب مغربی فرہنیت کاسب سے پہلا واضح مظہراور نمونتھی یہ پہلاتمدن تھاجو خالص مغربی فلسفہ کی بنیاد پر قائم ہوا اوراس میں مغربی نفسیات کا پورے طور پر ظہور ہوا۔ یونانی تہذیب کے گھنڈر پررومی تہذیب کی عمارت قائم ہوئی جس میں ایک ہی مغربی روح کام کررہی تھی۔مغربی قومیں صدیوں تک ان دونوں تہذیبوں کی خصوصیات اور مزاج ان کے فلسفہ، علوم وادب وافکار کوسینہ سے لگائے رہیں۔انیسویں صدی میں انہیں خصوصیات کے ساتھ انہوں نے وادب وافکار کوسینہ سے لگائے رہیں۔انیسویں صدی میں انہیں خصوصیات کے ساتھ انہوں نے ایک دمک سے دھوکہ ہوتا ہے کہ وہ نیا ہے لیکن دراصل ایک نابانا یونانیوں اور رومیوں کے ہاتھ کا کا تاہوا ہے۔'(7)

اس لیے ضروری ہے کہ اکیسویں صدی کی مابعد جدید فکر کا مطالعہ کرنے سے پہلے بور پی فکر کی تاریخ کے مختلف ادوار کا جائزہ لیا جائے تا کہ ہم بصیرت اور انصاف کے ساتھ مابعد جدیدیت کا اسلامی تعلیمات کی روشنی میں جائزہ لے سکیں۔ چنانچہ بورپ کی فکری تاریخ کے ادوار کا خاکہ کچھاس طرح بنتا ہے:

1- يونانى تهذيب كادور

2۔ رومی تہذیب کا دور

3- مسحیت اور کلیسا

ا۔ یونائی تہذیب

جان سٹورٹ مل کہتا ہے کہ:

'' تقریباً ہرشے جس پرآج کل کا انسان نازکرتا ہے اس کی ابتدایونان سے ہوئی۔'(8)

یونانی تہذیب اپنے دور کی بہترین اورترقی یافتہ تہذیب تھی وہ اپنے جلو میں علم وفن، فلسفہ، سیاسی نظریات اور علمی

افکار کا ایک بہت بڑا ذخیرہ لے کرآئی تھی۔ دوریونان میں سیاسی ، حربی اور تدنی نظم وجود میں آیا۔ مادی وسائل کو

رفاہی کا موں میں لگایا گیا، مدنیت فنی حیثیت سے وجود میں آئی۔ راستے اور بل بنائے گئے۔ تفری گا ہیں اور تھیڑ

بنائے گئے۔قدیم یونان کے بارے میں معتبر (Authentic) اور تحریری مواد بہت کم دستیاب ہے اس لیے یونانی

دین کے بارے میں صحیح معلومات مہانہیں ہیں اس بارے میں پروفیسر حسن عسکری لکھتے ہیں:

''یونان کا قدیم دین کیاتھااس کے بارے میں سے معلومات حاصل کرنے کا کوئی ذریعہ باقی نہیں رہااتنا ضرور معلوم ہے کہ پانچویں صدی قبل مسے سے دوایک صدیاں پہلے تک یونان میں متصوفین کے چندگروہ تھے جواپنے اسرار ورموز کوعوام سے پوشیدہ رکھتے تھے اوران گروہوں میں داخلہ بھی مشکل سے ملتا تھا یہ اسرار ورموز کیا تھے اور علم تو حید میں ان کی پہنچ کہاں تک تھی اس کے متعلق کوئی تحریری ثبوت موجود نہیں۔'(9)

ہاں البتہ معلوم لٹریچر سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ اس دور میں فلنے کوسب سے اونچا مقام حاصل تھا۔ یونانی زبان میں لفظ فلسفہ (Philosophy) کے معنی ہیں 'حکمت سے محبت کرنا' (10) یعنی اس دور میں فلسفی سے مرادوہ لوگ تھے جنہیں اصل حکمت ( توحید ) تو حاصل نہ تھی مگراس کے طالب تھے۔ہم مسلمان لوگ تہذیب و تدن کے دشمن نہیں بلکہ ہر تہذیب کی اچھائیوں کے قدردان ہیں اس مقام پر ہمارا مقصد یونانی تہذیب کی قدرو قیمت گرانا نہیں اور نہ یونانیوں کی فکری لغزشوں کی فہرست ہی بنا کر پیش کرنا مقصد ہے۔ بلکہ ہمیں تسلیم ہے کہ یونانیوں نے انسانی زندگی کے بہت سے گوشوں کونمایاں کر کے قابل قدر خدمات انجام دی ہیں۔ان کی بدشمتی بیشی کہان کے معاشرے میں کوئی ایسامعلم/ر ہبر موجود نہیں تھا جو انہیں اللہ کی ہدایت سے روگر دانی کرنے کے نتیج میں بیدا ہونے والے لگاڑ سے آگاہ کرتا۔

ہم بیواضح کرنا چاہتے ہیں کہ یونانی معاشرے میں کہاں کہاں بگاڑتھا اوراس بگاڑ کا کس قدرمواد تہذیب جدیداورفکر مابعد جدید تک منتقل ہواہے۔

### وثنیت (Idolism)

معبودان کی کثرت ہرجابل معاشرہ کی مشتر کہ خصوصیت رہی ہے البتہ آلہہ بھی مادی اور محسوس (Concrete) ہوتے ہیں اور بھی معنوی اور غیر محسوس (Ideologies) ۔ یونانی تہذیب وفکر نے غضب بیکیا کہ تعداد آلہہ کے تصور میں دیوتاؤں اور انسان کی کشکش کا اضافہ کردیا ۔ چنانچہ اس سلسلہ میں پرویت حسیس (Prometheus) کی مثال دی جاسکتی ہے جس نے مقدس آگ چرالی تھی ۔ پرویت حسیس یونانی صنمیات (Greek) کا ایک کردار ہے جس سے زیوس (Zeus) دیوتا انسان کی تخلیق میں مددلیا کرتا تھا۔ پرویت کو انسان پروم آیا اور اس نے انسان کو مقدس آگ چراکرلادی اس پرزیوس دیوتا نے اسے سزادی اور اسے زنجیروں میں باندھ کر قفقاز کے پہاڑوں میں ڈال دیا اور ایک گدھ (vulture) سارادن اس کا جگر کھا تار ہتا تھا اور رات کو میں باندھ کر قفقاز کے پہاڑوں میں ڈال دیا اور ایک گدھ (vulture) سارادن اس کا جگر کھا تار ہتا تھا اور رات کو



اسے نیا جگردے دیا جاتا تھا تا کہ آئندہ روز پھر گدھ کھا تارہے اوراس طرح اسے سزاملتی رہے۔ The Hutchinson Distionary of Ideas میں یہ قصہ ان الفاظ میں لکھا ہوا ہے:

"Prometheus: In Greek mythology a titan who stole fire from heaven for the human race, In revenge, Zeus had him chainced to a rock where an eagle came each day to feast on his liver which grew back each night, untill he was rescued by the hero Heracles."(11)

یونانی تہذیب وفکر ہمیں بتاقی ہے کہ انسان اور خدا کے دشتے کی نوعیت تنازع اور طاقت آزمائی کی ہے کہ انسان نے مقدس آگ کو اس لیے چرایا کہ کا ئنات کے رازمعلوم کر کے خود دیوتا بن جائے اور دیوتا وک نے اسے وحشیانہ سزائیں اس لیے دیں تا کہ طاقت کا سرچشمہ ان کے یاس رہے۔

مغربی فکرجدید نے یونانی دیو مالا وک (Mythologies) کے بارے میں بہت موشگافیاں کی ہیں۔ خصوصاً یہ کہانی آج بھی ان کے تجزیہ کا موضوع بنی رہتی ہے۔ کہتے ہیں کہ یہ جنگ انسان نے اپنے وجود کو ثابت کر نے اور زندگی میں اپنے کردار کو مثبت بنانے کے لیے لڑی تھی اور دیوتا کی بینا فرمانی دراصل انسان کا اپنے وجود ہاپنے کردار اورا پی ذات کا ثبوت فراہم کرنا ہے۔ اس وقت ہم یہ ثابت کرنا چاہے ہیں کہ یونانی فکر آج بھی مغربی فکر پراثر انداز ہے۔ اگر چہ معلوم تاریخ کی تمام جاہل تہذیبوں میں تعداد آلہہ کا تخیل کسی نہ کسی شکل میں ہمیشہ ہی موجود رہا ہے لیکن یونانی جا ہلیت اس میں دیوتاؤں (gods) اور انسانوں کی ش میش کا اضافہ کر کے ایک بھیا نک موجود رہا ہے لیکن یونانی جا ہلیت اس میں دیوتاؤں (gods) اور انسانوں کی ش میش کا اضافہ کر کے ایک بھیا نک بھینٹ چڑھا کر اللہ سے جنگ کرے اور اس طرح انسان کو خمیر کی اس کش میش سے بھی بھی بھی نجات نہل سکے کہ اس کی فطرت اپنے وجود کو بھی ثابت کرنا جا ہتی ہے اور ضدا پر ایمان لا نا بھی جا ہتی ہے۔

فنون لطیفہ (Fine Arts) کے نام پرانسان اپنے ذوق جمال (Aesthetic Sense) کی جو تسکین کر رہاہے اس کی ابتدا کی کڑیاں بھی تہذیب یونان میں ملتی ہیں اس سلسلہ میں جارج سارٹن نے لکھاہے: ''قدیم یونانی اعلی درجے کے مجسمہ ساز تھے بطلیموس اول نے کوہ اتھوس کی ایک چوٹی کوسکندراعظم کے دیو پیکر مجسمے کی صورت میں تراش دینے کا عجیب خیال سوچا''۔(12)

جارج سارٹن نے اپنی کتاب Introduction to the History of Science میں یونانی دور

کا آغاز ہوم (Hommer) سے کیا ہے اوراس کی نظموں Odyssey اور Iliad کیا ہیں? (Troy کے محاصرہ کی رزمید داستان اور ) جارج سارٹن کے اپنے الفاظ میں سنیے:

''ایلیڈ کی نوعیت اوراس کالب واہجہ ایک تاریخی نظم کا ہے، وہ زیادہ مضبوط ومنظم اور فی الواقعہ ایک رزم کی داستان ہے۔ اس کے مقابلہ میں اڈ لیسی ہے سحر وساحری اور عشقیہ حکایات سے پر،معاشر تی زندگی کی زیادہ بہتر ترجمان، اخلاق وتو ہمات کی آئینہ دار اور اس لیے تہذیب وشائسگی کی ایک برتر منزل ……'(13)

غور فرمایا آپ نے! سحروساحری اور عشقیہ حکایات کوجارج سارٹن تہذیب وشائسگی کی برتر منزل قرار دے رہے ہیں۔

عقل کومعیار (Standard) قرار دینا

بلاشبہ عقل انسانی ایک عظیم ترین طاقت ہے۔ جواس کا نئات میں انسان کے وجود ،اس کی فاعلیت اورمؤ تریت (Effectivity) ثابت کرنے میں بڑا کرداراداکرتی ہے۔لیکن صرف انسانی عقل پرایمان لانا ایک ایسا بگاڑ ہے جو بالآخر انسان کی قیمت گھٹا کراسے صرف ''حیوان عاقل'' بنادیتا ہے۔ یونانی تہذیب کودوسری ٹھوکر یہاں گئی کہاس نے روح کو قطعی نظر انداز کر کے عقل کوحد درجہ اہمیت دے دی ان کے یہاں زندگی کے ہرمسکہ میں عقل کا فیصلہ آخری سمجھا گیا۔ محمد قطب کے ہرمسکہ میں عقل کا فیصلہ آخری سمجھا گیا۔ محمد قطب کے ہرمسکہ میں عقل کا فیصلہ آخری سمجھا گیا۔ محمد قطب کے مطابق:

''مغربی جاہلیت جدیدہ کہتی ہے کہ یونانیوں نے اس بات کی کوشش کی کہ انسان کی بلندی اوراس کی ایجابیت کو ثابت کیا جائے تا کہ اس طرح زندگی میں انسان کی قیمت گراں ہوسکے۔''(14)

عقل کواس قدراہمیت دینے کی وجہ سے وہ تمام عقلی موشگا فیاں وجود میں آئیں جن سے یونانی فلسفہ بھرا پڑا ہے جس نے دورمظلمہ (Dark Ages) میں یورپ کی طاقت سلب کیے رکھی اسی عقلیت کا شکار ہوکرا خلاق بھی بجائے ایک عملی محرک ہونے کے، ذہنی تربیت کا ایک معمہ بن کررہ گئے۔

دین ودنیا کے ہرمعاملہ میں جب عقل کو حکم قرار دے لیا گیا تو پھر ہروجود کے ناپنے کا پیانہ عقل ہی گھہری حتی کہ اللہ کا بھی انہ عقل ہی طہری حتی کہ اللہ کا بھی اسی قدروجود قابل تسلیم ہوا جہاں تک عقل کی رسائی ہو سکے۔اللہ کے وجود اور الہامی احکامات کو جب عقل کے فریم میں نصب کرنے کی کوشش ہوئی تو متضاد قتم کے عقائد مروجہ کے متعلق عام شکوک پھیل گئے۔ان شکوک کی تائید میں شواہدود لائل کا انبار جمع ہوگیا اور مختلف مذا ہب کے عقائد کے باہمی مقابلہ سے ان نواقض کی بناء

پرجوپائے گئے، نوبت کہاں تک پہنچی ڈاکٹر جان ولیم ڈریپر کے الفاظ میں سنیئے، ڈاکٹر موصوف لکھتے ہیں:

د'نداہب کے عقائد کے باہمی نواقش کی بنا پریہ ثابت کیا گیا کہ انسان کے پاس می وصدافت کا کوئی معیار نہیں نیکی اور بدی کے خیالات اس دنیا میں سرے سے موجود ہی نہیں، بلکہ محض تعلیم و تربیت کا نتیجہ ہیں، اس لیے کہ ایک ملک میں جو بات بری مجھی جاتی ہے وہی دوسرے ملک میں اچھی میں جو بات بری مجھی جاتی ہے وہی دوسرے ملک میں اچھی میں اس کے کہ ایک ملک میں جو بات بری مجھی جاتی ہے وہی دوسرے ملک میں اچھی میں اچھی جو اتی ہے اچھائی اور برائی، نیکی اور بدی محض چنداعتبارات کا نام ہے جنہیں بنی نوع انسان نے اپنے فوائد کے لحاظ سے قائم کردکھا ہے۔ ایشنز (Athens) میں بعض فرقے تو یہاں تک ترقی کر گئے تھے کہ خصرف انہیں اس بات سے انکار تھا کہ کسی ان دیکھی ان بوجھی اور فوق القدرت بستی کا وجود ہوسکتا ہے بلکہ وہ دنیا کوایک خواب پریشان ، ایک خیال موہوم تصور کرتے تھے کہ شیقی وجود کسی شے کانہیں ہے۔'(15)

یہاں جملہ معترضہ کے طور پر عرض ہے کہ یہی وہ خیالات ہیں جوآج مابعد جدیدیت کی صورت میں Culminate ہوئے ہیں اور انہیں سے پھر ہمیں نئے سرے سے سابقہ در پیش ہے۔ پونانی تہذیب کی خصوصیات (ما دیت برستی)

یونانی تہذیب کے خلیل وتجزید کے بعد مولا ناعلی میال اس کے خصوص مزاج کی درج ذیل خصوصیات بیان

كرتے بين: مولانا لكھتے بين:

· ايونانى تهذيب كى خصوصيات حسب ذيل مين:

1 غیرمحسوسات کی بے قعتی اوران میں اشتباہ۔

<u>2</u> خشوع وخضوع اوران میں روحانیت کی کمی۔

<u>3</u> د نیاوی زندگی کی پرستش اور د نیاوی فوائد ولذا ئذ کاامهتمام شدید ـ

<u>4</u> حب وطن میں غلو وا فراط۔

5 ہم ان متعددا جزاءاور پہلوؤں کواگرایک مفر دلفظ میں اداکر ناچا ہیں تواس کے لیے تنہا'' مادیت'' کالفظ کا فی ہے'۔(16)

پروفیسر حسن عسکری ان خصوصیات میں درج ذیل خصوصیات کا اضافه کرتے ہیں: <u>1</u>'' یونانی فلسفیوں کی توجہ کا مرکز انسانی معاشرہ تھانہ کہ مبداومعاد لیعنی دنیاویت ان میں اچھی طرح جڑ کیڑ گئے تھی۔ **€10** 

2 یونانی ہرمسکے کوانسانی نقط نظر سے دیکھنے کے عادی تھے چنانچہ جب پندرویں اور سولہویں صدی میں یورپ والوں نے یونانی فلسفے پر زور دینا شروع کیا تواس تحریک کانام ہی''انسانیت پرسی'' (Humanism) قراریایا۔

<u>3</u> ارسطوکو عقل کل (Intellect) اور عقل جزوی (Reason) کے فرق کا اندازہ تھالیکن مغربی فکر نے دونوں کو گڈ مٹر کر دیا ہے سواہویں صدی سے یہ امتیاز ایسامبہم ہونا شروع ہوا کہ آخر اٹھارویں صدی میں عقلیت (Rationalism) کی تحریک یورپ کے ذہن پرغالب آگئ۔''(17)

مغربی علماء نے بھی یونانی تہذیب میں مادیت کے غلبہ کوسلیم کیا ہے اور اپنی تصنیفات اور علمی مباحث میں اس کی طرف متوجہ کیا ہے چند دہائیاں پہلے ڈاکٹر ہاس (Hass) نے جنیوا میں ''یور پی تدن کیا ہے؟'' کے موضوع پر تین کیکچرز دیئے تھےان کا ایک اقتباس ہم مولانا ندوگ کے توسط سے پیش کرتے ہیں:

"موجوده مغربی تدن کا مرکز قدیم یونانی تدن تھااس کااصل اصول انسان کی تمام قوتوں کا ہم آ ہنگ نشو ونما اور سب سے بڑا معیار خوبصورت اور سٹرول جسم سمجھا جاتا تھا، ظاہر ہے کہ اس میں زیادہ زور محسوسات پر ہے، جسمانی تربیت، ورزشی کھیاوں اور قص وغیرہ کوخاص اہمیت حاصل تھی، ذہنی تعلیم جوشاعری، موسیقی، ڈار مہ فلسفہ، سائنس وغیرہ پر ششمل تھی ایک حدِ خاص سے آگ نہیں بڑھنے یائی تھی تا کہ ذہن کی ترقی سے جسم کو نقصان نہ پہنچنے یائے، یونان کے مذہب میں نہ روحانیت کا عضر ہے نہ باطنیت کا ، نہ علم دین ہے نہ پیشوایان دین کا طبقہ'۔ (18)

یہاں ہمارا یونانی تہذیب کا تعارف اپنے اختنام کو پہنچا اب ہم مغربی تہذیب کے دوسرے بڑے عضر، رومی تہذیب کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔

#### II رومی تهذیب

مملکت روما (Roman Empire) تاریخ کی عظیم ترین اورطویل ترین مملکتوں میں سے ایک ہے۔ یہ مملکت کوئی ہزار برس تک قائم رہی۔رومن تہذیب کا گہوارہ ،شہر روما تھا اس دوران یونان کی تہذیب زوال پذیر ہو چکی تھی اوراس خلاکواہل رومانے پر کیا۔ڈاکٹر افتخار حسین کواپنے مطالعاتی دوروں کے سلسلے میں دومر تبہر ومتہ الکبری کا سفر کرنے کا اتفاق ہواوہ اس سلسلہ میں لکھتے ہیں:

''سوادر ومة الكبرى ميں ميں نے جو کچھ ديکھا اس ميں وہ پہلو زيادہ اہم ہےجس

**€11≽** 

پرتاریخ میں طنز ملتا ہے۔ میں نے وہ اکھاڑ کے (Theatre) بھی دیکھے جہاں رومن انسانوں
کوانسانوں سے لڑاتے تھے اور اس طرح لڑواتے تھے کہ دوآ دمی اس وقت تک لڑتے رہیں جب
تک ایک دوسرے کو آل نہ کر دے۔ میں نے وہ مقامات بھی دیکھے ہیں جہاں بے دست
ویاانسانوں (Gladiators) کو بھو کے آ دم خور شیروں کے آگے ڈال دیا جاتا تھا۔ میں نے وہ
فورم (Forum) بھی دیکھا ہے، جہاں روما کے اہم سیاسی مسائل پر بحثیں ہوتی تھیں اور عوام
کے نمائند ہے ایسی مؤثر تقریریں کرتے تھے جوتاریخ اورا دب کا حصہ بن چکی ہیں۔'(19)
مملکت روما حضرت میں کی پیدائش سے ذرا پہلے قائم ہوئی اور آ مخضرت پیغیبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی
ولا دت سے بل زوال آمادہ ہوکر ختم ہوگئ۔

روى تهذيب كى درج ذيل خصوصيات قابل ذكرين:

### د نیاوی اور ظاہری امور پر توجہ

دنیااورخصوصاً پورپی تہذیب وفکر پراہل روما کے اثرات بہت دوررس ہیں۔ مملکت رومانے دنیا کو بہت کچھ دیا۔ رومن قانون اس قدر جامع تھا کہ دوہزار سال گزرنے کے بعد بھی پورپ میں اور دنیا کے دیگر ممالک میں بھی بنیادی حیثیت رکھتا ہے۔ لیکن اس قدروسیع ، طاقت وراور پرشکوہ مملکت کوزوال کیسے آگیا اوروہ کیسے مٹ گئی؟ یہ روداد بیان کرنے کے سلسلے میں ایڈورڈ گبن (Edward Gibbin) کی کتاب Decline and Fall of روداد بیان کرنے کے سلسلے میں ایڈورڈ گبن بلکہ عالمی ادب کا ایک عظیم شہ پارہ تسلیم کی جاتی ہے۔ ڈاکٹر افتخار کے توسط سے ہم گبن کے الفاظ درج کرتے ہیں جواس نے رومن تہذیب کی خوبیاں یا خامیاں گنواتے ہوئے لکھے ہیں گبن کے الفاظ درج کرتے ہیں جواس نے رومن تہذیب کی خوبیاں یا خامیاں گنواتے ہوئے لکھے ہیں گبن کے الفاظ درج کرتے ہیں جواس نے رومن تہذیب کی خوبیاں یا خامیاں گنواتے ہوئے لکھے ہیں گبن کے الفاظ درج کرتے ہیں جواس نے رومن تہذیب کی خوبیاں یا خامیاں گنواتے ہوئے لکھے ہیں گبن کہ کھنا ہے:

''رومن علم وحکمت سے کم دلچیبی رکھتے تھے اور سپہ گری، فنون لطیفہ، شاعری، خطابت، موسیقی فن تعمیر اور کھیل تماشے کی طرف زیادہ راغب تھے۔''(20)

رومی لوگوں کی توجہ دنیاوی امور پرزیادہ تھی یہ لوگ سلطنت قائم کرنے اور نظم ونسق ٹھیک کرنے کے ماہر سے دہن سلطنت تائم کرنے اور نظم ونسق ٹھیک کرنے کے ماہر سے دہن خرب کے دہن پردوی اثراتنا شدیدتھا کہ جب عیسائیت یورپ پینی تواس نے بھی ایک ادارے یعنی کلیسا کی شکل اختیار کرلی پردوی اثراتنا شدیدتھا کہ جب عیسائیت یورپ پینی تواس نے بھی ایک ادارے یعنی کلیسا کی شکل اختیار کرلی پرمیسوی عقائد بھی قوانین کی صورت میں ظاہر ہوئے ۔ روم کے لوگوں نے فلنفے یا فکر میں کوئی اضافہ نہیں کیا اس معاملے میں یہ لوگ یونان کے مقلد تھے۔ یونانی فلنفے کا بھی انہوں نے صرف خارجی اور ظاہری پہلولیا۔ بلکہ

**€12** 

صرف وہ اصول اخذ کیے جن کا تعلق فردیا معاشرے کی ظاہر کی زندگی سے تھا۔ اگر مغرب میں ظاہر پرستی بڑھ گئے ہے تواس میں رومی لوگوں کا اصلی خدا، وطن تھایا قوم ۔ فرد سے مطالبہ کیا جاتا تھا کہ وہ اپنی ہر چیز قوم یا وطن یا سلطنت کے لیے قربان کردے۔

مذہب سے بے رغبتی

رومی تاریخ سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اپنے مذہب وعقا ئد میں رائنخ الا بمان نہ تھے۔اور بیاس وجہ سے بھی نیتجنًا فطری تھا کہ جوں جوں وہ علم میں ترقی کرتے جائیں ان کے دماغ روش ہوتے جائیں اتنی ہی مشر کا نہ اور وہم پرست مذہب کی بے تو قیری اور اس کی عظمت میں کمی واقع ہوتی جائے۔اور بیگویا انہوں نے پہلے ہی دن سے طے کرلیا تھا کہ دیوتاؤں (gods) کوامور دنیا سے کوئی تعلق نہیں۔سپرو (Cicero) بیان کرتا ہے کہ:

''تھیڑ میں جب اس مضمون کے اشعار پڑھے جاتے تھے کہ دیوتاؤں کودنیاوی معاملات میں کوئی دخل نہیں تولوگ انہیں نہایت ذوق وشوق سے سنتے تھے۔''(21)

سینٹ اگسٹائن (St. Augustine) وغیرہ حسرت سے کہتے ہیں کہ:

'' پیرومن بت پرست مندوں میں تو دیوتاؤں کی پوجا کرتے تھے اورتھیڑوں میں ان کے ساتھ تمسنحرکرتے تھے۔''(22)

رومی مذہب کی گرفت اپنے ہیروؤں پراتنی ڈھیلی ہوگئ تھی اور جذبہ مذہب اتناسر دیڑ چکاتھا کہلوگ بعض اوقات دیوتاؤں کے ساتھ ہے ادبی اوراشتعال میں آ کر گستاخی کرنے سے بھی نہیں چوکتے تھے اس سلسلہ میں ہم ایک دفعہ پھر'' تاریخ اخلاق یورپ'' کے مصنف کے الفاظ کا سہارالیتے ہیں:

''لیکی لکھتا ہے کہ مذہب کا اخلاقی اثر تقریباً بالکل فناہوگیا۔جذبہ تقدس تقریباً مٹ گیا اوراس کے مظاہر تقریباً ہر خص کونظر آنے لگے۔ چنانچہ جب آگسٹس (Augusts) کا بیڑ ہ غرق ہوگیا تواس نے غصے میں آکر نیپچون (Neptune) (سمندروں کے دیوتا) کے بت کومسار کردیا۔ جب جرمینیس (Jermanieus) کا انتقال ہوا تولوگوں نے دیوتاؤں کی قربان گاہوں پرخوب پھراؤ کیا۔'(23)

اخلاقي انحطاط وشهوا نيت

رومی اپنی تہذیب کے آخری دور میں اخلاقی انحطاط، حیوانی ہوس رانی اور تغیش کے سیلاب میں ڈوب گئے۔ وہ اخلاقی نظام وضوابط جورومی قوم کی ابتدائی خصوصیت تھی خس وخاشاک کی طرح بہہ گئے ،اجتماع اور معاشرت کی **€13** 

عمارت میں ایسا تنزلزل آیا کے قریب تھا کہ وہ زمین پر آ رہتے۔ ڈاکٹر ڈریپر جن کا ہم پیچھے بھی ذکر کر آئے ہیں۔ اپنی شہرہ آفاق کتاب''معرکۂ مذہب وسائنس''میں اس کی قلمی تصویران الفاظ میں تھینچتے ہیں:

''جب جنگی قوت اورسیاسی اثر کے لحاظ سے سلطنت رومامنتہائے ترقی پرفائز ہوگئ تو مذہبی اور عمرانی پہلو سے اس کی اخلاقی حالت فساد کے درجہ اخیر کو پہنچ گئی، اہل روما کی عیش پرسی اور عمرانی پہلو سے اس کی اخلاقی حالت فساد کے درجہ اخیر کو پہنچ گئی، اہل روما کی عیش پرسی اور عشرت پہندی کی کوئی انتہا نہ رہی تھی۔ ان کا اصول یہ تھا کہ انسان کوچاہیے کہ زندگی کو ایک سلسلہ عیش بناد ہے، پاک بازی، حظفس کے خوانِ نعمت پر بمنز لہ نمکدان ہے اور اعتدال سلسلہ حظ نفس کی درازی کا محض ایک ذریعہ ہے۔ ان کے دستر خوان سونے چاندی کے باسنوں سے جن پر جواہرات کی بیکی کاری ہوتی تھی، جھلکتے نظر آتے تھے ان کے ملازم زرق برق پوشاکیں پہنے ہوئے ان کی خدمت کے لیے کمر بستہ کھڑے دہتے تھے۔

ماہر ویان روما (Beauties of Rome) جوعام طور پر عصمت کی طلائی زنجیر سے
آزاد تھیں، ان کی مستی انگیز صحبتوں کا لطف دوبالا کرنے کے لیے محوناز رہتی تھیں ۔عالی شان
حماموں، دل کشا تماشا گاہوں اور جوش آفرین دنگلوں سے جن میں پہلوان بھی ایک دوسر سے
سے اور بھی وحثی در ندوں سے اس وقت تک محوز ور آزمائی رہتے تھے، جب تک کہ تریفوں میں
سے ایک ہمیشہ کے لیے خاک وخون میں سونہ جائے، اہل روما کے سامان تعیش پر مزید اضافہ
ہوتا تھا۔ و نیا کے ان فاتحین کو تجربہ کے بعد بیات معلوم ہوئی تھی کہ عبادت اور پر ستش کے لائق
اگر کوئی شے ہے تو وہ قوت (Power) ہے۔ اس لیے کہ اسی تو ت کی بدولت تمام اس سرمایہ
کا حاصل کرنا ممکن ہے جو محنت اور تجارت کی مسلسل جا نکا ہیوں اور عرق ریزیوں سے پیدا
ہوا ہے۔ مال اور الملاک کی ضبطی، صوبہ جات کے ماصل کی شخیص ، زور باز و کی بدولت جنگ میں
کامیاب ہونے کا نتیجہ ہے۔غرض روما کے نظام تمدن میں جاہ وجلال کی ایک جملک تو نظر آتی تھی
لیکن یہ جھلک اس نمائش ملمع کی چمک کے مشابہ تھی جو یونان عہد قدیم کی تہذیب پر چڑھا گیا
تھا۔' (24)

اب تہذیب ہمسیحت اور کلیسا کے رحم و کرم کے حوالے ہوتی ہے لہذا ہم اپنی توجہ از منہ وسطی کے عیسوی دور کی طرف مبذول کرتے ہیں۔

### 111 مسحیت اور کلیسا

الله سبحانہ وتعالیٰ کے بھیجے ہوئے تمام ادیان کی طرح مسحیت بھی عقیدہ اور شریعت پر شتمل تھی ہر چند کہ انجیل (25) میں زیادہ تفصیلات نہیں تھیں۔ بلکہ تورات کو بنیا دینا کر بعض احکام میں جزوی تبدیلی کی گئی تھی۔ چنانچے فرمانِ الہی ہے:

و مصدقالما بین یدی من التوراة و لاحل لکم بعض الذی حرم (الله علی) مـ ترجمه: انجیل تصدیق کرنے والی ہے اپنے سے پہلی کتاب تورات کی اور تا کہ حلال کردے بعض ان چیزوں کو جوتم پرحرام کردی گئی تھیں۔

ليكن دُ اكْثر دُرييركالفاظ مين:

''سیاسی معنوں میں عیسائیت وہ تر کہ ہے جو سلطنت رومتہ الکبریٰ نے دنیا کے لیے حجورڑا۔''(27)

ایک بڑا نقلاب انگیز واقعہ جس کی اہمیت کونظرا نداز نہیں کیا جاسکتا وہ ہے، عیسائیت کا بت پرست روما کے تختِ سلطنت پر فائز ہوجانا۔ وہ واقعات جنہوں نے مذہب مسیحی کی رہنمائی کی اور بے ثار مصائب کے مقابلے میں انجام کاراس کی فتح ونصرت کا باعث ہوئے ، ایسے نا قابل یقین ہیں کہ مسیحیت کے وکیل انہیں اپنے نہ ہب کی صدافت وفوقیت کی بر ہان قاطع کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ ایک عجیب وغریب موثر حقیقت ابتدائی زمانے میں سب سے مسکین سمجھے جانے والے افراد کا سربلند ہونا ہے۔ یہ واقعہ اس طرح پیش آیا کہ قسطنطین اعظم سب سے مسکین سمجھے جانے والے افراد کا سربلند ہونا ہے۔ یہ واقعہ اس طرح پیش آیا کہ قسطنطین اعظم پر بیٹھا اس طرح مسیحیت کوالی وسیع سلطنت اور وسیح اختیار واقتد ارحاصل ہوگیا جس کا خواب وہ نہیں دیکھ سکی تھی۔ پر بیٹھا اس طرح مسیحیت کوالی وسیع سلطنت اور وسیح اختیار واقتد ارحاصل ہوگیا جس کا خواب وہ نہیں دیکھ سکتی تھی۔ چونکہ سطنطین کوعیسائیوں کی سرفروثی ، فدا کاری اور زبر دست قربانیوں کے بعد تختِ سلطنت ہاتھ آیا تھا اس لیے اس نے عیسائیوں کو پوراصلہ دیا اور سلطنت میں پورے طور پر شریک اقتد ارکیا۔ اس بارے میں جارج سارٹن رقمز ن

''یا نقلاب جس نے ساری دنیا کی کا یا پلٹ دی بیشتر ان لوگوں کی وساطت سے عمل میں آیا جومعا شرے میں سب سے کم رسوخ واثر کے مالک تھے۔فقط ایک عرصے کے بعداور آ ہستہ آ ہستہ ہی ذی وجاہت لوگوں نے سائلین مسجیت میں شامل ہونا شروع کیا۔اس انقلاب کا آغاز بڑی خوبصورتی سے

ایک اد فیٰ درجے کی عورت نے کیا۔ بیمسا ۃ ہلینا (St. Helena 248-328) (28) کہتے ہیں کہ ایک بھٹیارے کی بیٹی اور ایک رومی سر دار کونس ٹن ٹیوس (Constantius) کی داشتہ (Mistress) بن گئ تھی۔ان کے ایک بیٹا 280ء میں بمقام یارک (York)، مسطنطین پیدا ہواجس کے بعد ماں باب نے با قاعدہ شادی کر لی کین 292ء میں جب سردار موصوف' قیصریت' کے مرتبے یر فائز کیا گیا تواسے زیادہ معزز خاندان میں شادی کرنے کی خاطر ہلینا کوچھوڑ دینایڑا۔ پیکونس ٹن ٹیوکلورس 305ء یا 306ء تک با دشاہ رہااس کا فرزند مسطنطین اعظم ہواجس نے 306ء سے 337ء تک حکومت کی میسحیت کی سب سے پہلے اسی بادشاہ نے حمایت کی اور میسحیت کوسر کاری مذہب تسلیم کرلیا قسطنطین اپنادارالحکومت روم سے بدل کر بازنطہ کے مقام پر لے گیا اور وہاں مقدس دوشیزہ (Holy virgin) (حضرت مریمؓ )کے نام پر نیاشہر آباد کیا جسے خود بادشاہ کے نام پر قسطنطنیہ (Constantinople) کہا جانے لگا بیروی بادشاہ اگر چہ " اعظم" (Great) کے لقب سے ملقب ہوا ایکن حقیقتاً گھٹیا آ دمی تھا۔ مرنے سے تھوڑے ہی دن پہلے اسے قیصر یہ کے یا دری یوسبوس (.4thc) نے نکومید یہ کے مقام پر 337ء میں اصطباغ دیا تواس کے بہت سے جرائم اور کبائر دھل گئے ۔وہ اپنے شہر قسطنطنیہ میں فن ہوا۔''

جارج سارٹن مزید لکھتے ہیں: دوممکن ہے قسطنطین نے اپنی ماں کو306ء یا کچھ بعد شاہی محل میں بلوالیا ہواورخود کو دوروں کے ماری نے خود کا میں ماری نے خود عیسائی مذہب قبول کرنے کے بعداسے بھی عیسائی بنالیا ہو۔ (پیجمی کہاجا تاہے کہ ماں نے خود اسے عیسائی بنایا تھا) غالبًا تسطنطین کے مختلف جرائم کاار تکاب کرنے کی بناءیراس نے منت مانی اوراسی سالہ ہونے کے باوجود ارض مقدس کی زیارت کرنے گئی ۔اس نے حج کی شکیل کی اور 3 مئی 326ء کے دن بروشلم (بیت المقدس) میں ''اصلی صلیب" کوبھی ڈھونڈ نکالا۔ زیادہ مدت نہ گزری تھی کہ 327ء یا 328ء میں اس کاانقال ہو گیا مگر وفات اور فن کے مقامات نامعلوم ہیں ۔وہ ملکہ سلطنت تھوڑے دن کے لیے بھی نہیں بنی گرآ خرکار مقدس وليه (Saint) ہمیشہ کے لیے بنادی گئی۔''(29)

درج بالاا قتباس پڑھ کر ہوسکتا ہے کہ کسی ذہن میں بیسوال پیدا ہو کہار دوتر جمہ میں کمی بیشی کر دی گئی ہوگی۔ Helicon Dictionary of (Reference Book) آئیئے دورجدید کی ایک معتبر کتاب حوالہ

Ideas کی طرف رجوع کرتے ہیں۔

کتاب مذکوره میں آرٹیکل بعنوان Constantine the Great اس طرح معلومات فراہم کرتا ہے:

"First christian Emperor (c.AD 280-337) of Rome and founder of constantinople. He defeated maxentius(joint emperor of Rome AD312 and in 313) formally recognized christianity. As sole emperor of the west of the empire, he defeated Licinius emperor fo the East, to become ruler of the Roman world 324. He Presided over the church's first council an Nicaea 325. Constantine moved his capital to byzantium on the Bosporus 330, renaming it constantinople (Now Istanbul).

Constantine was born at Naissus (Nis, Yugoslavia), the son of constantius. He was already well known as a soldier when his father died in York in 306 and he was acclaimed by the troops there as joint emperor in his father's place. A few years laterMaxentius, the joint emperor in Rome (Whose sister had married constantine), challenged his authority and mobilized his armies to invade Gaul. Constantine won a crushing victory outside Rome in 312. During his comaign he was said to have seen a vision of the cross of Jesus superimposed upon the sun, accompanied by the words: In this sign, conquer, By the Ediet of Milan 313 he formally recognized Christianity as one of the religions legally permitted within the Roman Empire and in 314 he

summoned the bishops of the western world to the council of Arles, However, there has never been agreement on whether Constantine adopted christianity for reasons of faith or as an act of imperial absolutism to further his power. Constantine increased the autocratic power. He summoned, and presided over, the first general council of the church in Nicaea 325."(30)

مسحیت میں بت پرستی کی آمیزش

جبیبا کہ ہم ذکر کرآئے ہیں کہ بت پرست رومی قسطنطین نے سیاسی وجوہات کی بناء پرمسیحیت کے سر پرہاتھ (Adopted)رکھاتھا۔جبکہ بباطن بت پرست ہی رہااس لیے مذہب عیسوی کے لیے یہ بڑانامبارک واقعہ ثابت ہوا جس نے سلطنت تو حاصل کرلی لیکن بڑی قیمتی مذہبی متاع (تو حید) کھودی۔رومی بت پرستوں اور خودعیسائیوں نے حضرت میں کے دین کوسنح کر کے رکھ دیا۔ ڈرییر لکھتا ہے:

ہوگئ۔

قسطنطین نے جہال گرجانغیر کیے بت پرستوں کے لیے مندربھی بنوا دیئے نیقیا

(Nicaea) کی مسیحی کونسل منعقد کی ، تو دولت کے بت پر چڑھاوے بھی چڑھائے ۔ قسطنطنیہ میں

اپالو(Apollo) دیوتا کا مجسمہ نصب کروایا اور سرکے گردا گردوہ میخیں جن کی نسبت بیان کیاجاتا

قما کہ سیح کومصلوب کرتے وقت ٹھونگی گئی تھیں ، الی صنعت کاری گری سے جمائی گئیں کہ عظمت وجلال کے تاج کی شکل بیدا ہوگئی۔'(31)

اس مقام پرتھوڑی در کے لیے ٹھہر کرہمیں یہ دیکھنا جا ہیے کہ سیحت کے ساتھ بت پرستی کے شامل کر دینے سے بالآخر لوگ عقل کی تذلیل کے گڑھے میں جا گرے تھے۔ اور بت پرستی کی رسموں کو مذہب میں داخل

کردیا گیاتھادوس سے یہ کمسیحیت جب کامیابی کے دور میں داخل ہوکر عوام میں پھیلی شروع ہوئی تواپنے فدہب کی توسیع واشاعت کے شوق میں کلیسا ہراس برائی کواپنے دائر ہے میں داخل کرتا چلا گیا جوعام لوگوں میں مقبول تھی۔ اولیاء پرسی نے قدیم معبودوں کی جگہ لے لی۔ ہورس (Horus) اور آئسس (Isis) کے جسموں کی جگہ تے اور مریم اولیاء پرسی نے قدیم معبودوں کی جگہ لے لئے۔ سیڑ نیلیا (Saturnalia) کی جگہ کرسمس کا تہوار منایا جانے لگا۔ ایک دفعہ پھر ڈاکٹر ڈرییر کی طرف رجوع کرتے ہیں:

'' گرجاشہدا کے مزاروں پر بنائے جانے لگے۔ پادر یوں نے پر تکلف لباس اور ٹوپیاں اور توپیاں اور تاج پہنچ شروع کردیئے۔ چھوٹ سے جہاں کہیں کسی ولی، شہید کے پھھ آثار بہم پہنچ گئے فوراً ان کی یادگار میں میلے اور عرس قائم کردیئے گئے۔ مور توں، صلیب کے ٹکڑوں، میخوں اور دوسرے تبرکات کی پر شش عام ہوگئی ان آثار متبرکہ کی تصدیق کا انحصار دوبرا بین پر تھا لیعنی یادر یوں کا حکم یا مجزات کا اظہار۔'(32)

مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودیؓ جنہوں نے ارض القرآن کا مطالعاتی دورہ کیاتھا اس سلسلہ میں اپنے مشاہدات قلم بند فرماتے ہیں:

''ولیوں کی کرامات کے چرچے ہرطرف تھیلے ہوئے تھے اور ان کے مرنے کے بعد ان کی ہڈیاں خانقا ہوں میں محفوظ رکھی جاتی تھیں۔ میں نے خود کوہ سینا کے پنچ سینٹ کیتھرائن . St. کی ہڈیاں خانقاہ میں ایسی ہی ہڈیوں کی ایک پوری لائبر ری سجی ہوئی دیکھی ہے۔ جس میں کہیں اولیاء کی کھو پڑیاں قرینے سے بچی ہوئی تھیں۔ کہیں پاؤں کی ہڈیاں اور کہیں ہاتھوں کی ہڈیاں اور ایک ولی کا تو پوراڈ ھانچے ہی شیشے کی ایک الماری میں رکھا ہوا تھا۔''(33)

بت پرستی اورمسیحت کا بیرمرکب جس سے مسیحی مذہب کی روح اوراس کا حسن نکل چکاتھا اس پرمستزاد مسیحیوں نے بیغضب کیا کہ''ر مہانیت'' کی بدعت ایجاد کرلی جو شاید انسانیت وتدن کے حق میں بت پرست روما کی حیوانیت سے زیادہ وبال جان ثابت ہوئی۔ یورپ کی مادہ پرستی اور لا دینیت میں اس مردم آزاد، آدم بیزار ودشمن فطرت رہانیت کو بہت کچھوٹل ہے اس لیے کچھفسیل رہانیت کی بھی پیش خدمت ہے۔ رہیا نبیت کی بدعت رہیا نبیت کی بدعت

حضرت عیسیؓ کے رفع آسانی کے بعد میں جو بگاڑ رونما ہوئے ان میں ایک رہبانیت کی بدعت بھی عضی قر آن کریم اس سلسلہ میں نصاریٰ کی بدعت رہبانیت کا تذکرہ درج ذیل الفاظ میں کرتا ہے:

".....ورهبانية ن ابتدعوها ماكتبنها عليهم الا ابتغاء رضوان الله فمارعوها حق رعايتها" (34)

ترجمہ: اورر ہبانیت (ترک دنیا) جوانہوں نے خودایجاد کر لی تھی ہم نے ان پر فرض نہیں کی تھی مگراللہ کی رضاحاصل کرنے کی خاطرانہوں نے ایسا کر تولیا مگراسے نباہ نہ سکے جیسا کہ نباہنے کاحق تھا۔

اس آیت کریمه کی تفسیر میں رائس المفسر بن حافظ عمادالدین ابوالفد اء ابن کثیر آگھتے ہیں:

''جب بنی اسرائیل کے بادشاہوں نے توریت وانجیل میں تبدیلیاں کرلیں تو کمزور

لوگوں کی ایک جماعت اٹھی ان میں طاقت نہ تھی کہ اصل دین کے احکام کی تبلیغ ان ظالموں میں

کریں۔ اسی لیے ان لوگوں نے اپنے دین کا بچاؤ اس میں سمجھا کہ جنگلوں میں نکل جائیں

اور پہاڑوں پر چڑھ جائیں، عبادت میں مشغول ہوجائیں اور دنیا ترک کردیں۔'(35)

امام ابو بکر جصاص حنی (م 370ھ) اس آیت کی تفسیر میں درج ذیل اثر لائے ہیں:

'' حضرت ابوامامہ سے روایت ہے کہ بنی اسرائیل کے پچھلوگوں نے پچھنئ عبادتیں ایجاد کرلیں جنہیں اللہ نے ان پرواجب نہیں کیا تھا وہ ان عبادتوں کے ذریعے اللہ کی خوشنودی حاصل کرنا چاہتے تھے لیکن پھرانہوں نے ان کی پوری روا بیت نہیں کی اللہ نے ان کے حرک پران لوگوں کی مذمت کی'۔(36)

واضح رہے جتنے بھی بدعتی کام کسی بھی دین میں شروع کیے جاتے رہے ہیں وہ ہمیشہ نیک آرزوؤں اوراللہ کی رضاحاصل کرنے کی خاطر ہی شروع کیے جاتے ہیں اور یہی شیطان کا فریب ہوتا ہے جسے اکثر لوگ نہیں سمجھتے۔ مفسر قرآن مولا ناعبدالرحمٰن کیلا ٹی اس آیہ کی تفسیر کے ذیل میں لکھتے ہیں:

''رہبانیت کے نام پران لوگوں نے اپنے آپ پر چارتیم کی پابندیاں عائد کی تھیں جنہیں مخضراً چہار ترک (چارتیم کی چیزوں کوچھوڑ دینا) کا نام دیتے ہیں (۱) ترک دنیا، یعنی دنیا کی تمام لذات کوچھوڑ دینا(2) ترک عقبی ؛ یعنی آخرت کی جزاوسزاسے بے نیاز ہوجانا(3) ترک عقل ونوم یعنی کم سے کم کھانا پینا اور کم از کم آرام کرنا اور (4) ترک خواہش نفس یعنی جو کچھ انسان کا جی جاس کے برعکس کرنا۔' (37)

ر ہبانیت کی تاریخ اور واقعات بیان کرنے میں جب تک سیدمودودیؓ کی تفہیم القرآن کا ذکرنہ کیا جائے ہماری گفتگوتشند ہے گی سیدمودودیؓ رہبانیت کی تاریخ اس طرح بیان کرتے ہیں:

**€20**€

'' حضرت عیسی کے بعد دوسوسال تک عیسائی کلیسار ہبانیت سے نا آشنا تھا مگرابتداء ہی سے مسجیت میں اس کے جراثیم پائے جاتے تھے۔ ترک وتجرید کواخلاقی آئیڈیل قرار دینا اور درویشانہ زندگی کوشادی بیاہ اور دنیوی کاروبار کی زندگی کے مقابلے میں اعلی وافضل سمجھنا ہی رہبانیت کی بنیاد ہے۔ کلیسامیں فدہمی خدمات سرانجام دینے والوں کے لیے یہ بات ناپسندیدہ خیال کی جاتی تھی کہ وہ شادی کریں بال بچوں والے ہوں اس چیز نے تیسری صدی تک پہنچتے ایک فتنے کی شکل اختیار کرلی اور رہبانیت ایک وبا کی طرح مسجیت میں پھیل گئی۔ اسی طرح عیسائی کلیسامیں ولایت کا بہی تصور مقبول ہوگیا اور ایسے ہی لوگوں کی کرامتوں کے قصوں سے عیسائی کلیسامیں ولایت کا بہی تصور مقبول ہوگیا اور ایسے ہی لوگوں کی کرامتوں کے قصوں سے عیسائی کلیسامیں ولایت کا بہی تصور مقبول ہوگیا اور ایسے ہی لوگوں کی کرامتوں کے قصوں سے عیسائی ولیسائیوں کے ہاں تذکرۃ الا ولیاء شم کی کتابیں لبریز ہوگئیں۔

مسیحی علانے رہبانیت کا فلسفہ اور اس کا طریق کار بدھ مذہب کے جھکشوؤں سے، ہندو جو گیوں اور سنیاسیوں سے، قدیم مصری فقرا (Anchorites) سے ایران کے مانویوں سے اور افلاطون اور افلاطیوس کے پیرو، اشراقیوں سے اخذکیا اور اس کوتزکید فنس کا طریقہ، روحانی ترقی کا ذریعہ اور تقرب الی اللہ کا وسیلہ قرار دے لیا۔ اس غلطی کے مرتکب کوئی معمولی درجہ کے لوگ نہ تھے۔ تیسری صدی سے ساتویں صدی عیسوی (یعنی نزول قرآن کے زمانے) تک جولوگ مشرق اور مغرب میں مسیحیت کے اکا برعلاء ، بزرگ ترین پیشوا اور امام مانے جاتے ہیں۔ سینٹ اتھانا سیوس، سینٹ باسل، سینٹ گرگوری، سینٹ کرائی سومسٹم ، سینٹ ایمبر وز، سینٹ جیروم، سینٹ آ گیٹائن ، سینٹ بینی ڈکٹ، گریگوری اعظم ... سب کے سب خودرا ہب اور رہبانیت نے رواج پایا۔''

"اس را ہبانہ بدعت کی چندخصوصیات تھیں جنہیں ہم اختصار کے ساتھ بیان کرتے ہیں:
(1) سخت ریاضتوں اور نت نے طریقوں سے اپنے جسم کواذیت دینا مثلاً سکندر بیما سینٹ مکاریوں ہروفت اپنے جسم پر 80 پونڈ کا بوجھ اٹھائے رکھتا تھا۔ چھ مہینے تک وہ ایک دلدل میں سوتار ہا اور زہریلی مکھیاں اس کے بر ہنہ جسم کوکاٹتی رہیں۔اس کا مرید سینٹ یوسییوس 150 پونڈ کا بوجھ اٹھائے بھرتا اور 3 سال ایک خشک کویں میں پڑار ہا۔ سینٹ بیساریوں 40 دن تک

خاردار جھاڑیوں میں پڑار ہا اور 40سال تک اس نے زمین کو پیٹی نہیں لگائی۔ ایک ولی جان (John) تین سال تک عبادت میں کھڑار ہا۔ سینٹ سیمیون اسٹائلا ئٹ (449-390ء)ایک دفعہ بورے سال تک ایک ٹانگ پر کھڑا رہا پھراس نے شالی شام کے قلعہ سیمان کے قریب 60 فٹ بلندایک ستون بنوایا۔جس کا چبوترہ تین فٹ قطر کا تھا اس ستون پراس نے پورے تیں سال گزارے۔دھوپ، بارش،سر دی،گرمی سباس پرسے گزر تی رہتی تھی اوروہ بھی ستون سے نہاتر تا تھااس کے مرید سیڑھی لگا کراہے کھانا پہنچاتے اوراس کی گندگی صاف کرتے تھے پھراس نے ایک رسی لے کراینے آپ کواس ستون سے باندھ لیا یہاں تک کہ رسی اس کے گوشت میں بیوست ہوگئی، گوشت سڑ گیا اوراس میں کیڑے پڑ گئے جب کوئی کیڑ ااس کے پھوڑ وں میں سے گرجا تا تو وہ اسے اٹھا کر پھر پھوڑ ہے ہی میں رکھ لیتااور کہتا'' کھا جو کچھ خدانے تخھے دیا ہے"۔ مسیمی عوام دور دورسے اس کی زیارت کے لیے آتے تھے۔ جب وہ مرا تومسیمی عوام کا فیصلہ تھا کہ وہ عیسائی ولی کی بہترین مثال تھا۔اس دور کے عیسائی اولیا کی جوخو بیاں بیان کی گئی ہیں وہ ایسی ہی مثالوں سے بھری پڑی ہیں۔کسی ولی کی یة عریف تھی کہ 30 سال تک وہ بالکل خاموش رہاکسی نے اپنے آپ کو چٹان سے باندھ رکھاتھا ،کوئی جنگلوں میں مارامارا پھرتا تھا ، کچھ حضرات جانوروں کے بھٹوں ،خشک کنوؤں یا پرانی قبروں میں رہتے تھے اور پچھ دوسرے بزرگ ہروقت ننگەر ہتے اورا پناسترا یے لمبے لمبے بالوں سے چھیاتے اورز مین پررینگ کر چلتے تھے۔''

معاف یجیخ! تفہیم القرآن سے اقتباس طولانی ہوتا جار ہا ہے کین میں اس معاملے میں معذور ہوں کیوں کہ میں معام کی خوشہ چینی بھی کہ میں نے رہبانیت کی تاریخ کامطالعہ سیحی ذرائع (Sources) سے بھی کیا ہے۔ مختلف مسلم علماء کی خوشہ چینی بھی کی ہے کین جس شاندار اور جامع انداز میں مولانا مودودیؓ نے داستان کہددی ہے بیا نہی کا خاصہ ہے۔ لہذآ ہے ! ایک بار پھر تفہیم القرآن کی ورق گردانی کرتے ہیں:

(2) ان کی دوسری خصوصیت بیتھی کہ وہ ہروقت گندے رہتے اورصفائی سے سخت پر ہیز کرتے تھے ۔ سینٹ اینتھو نی (St. Anthony) کی بیدخوبی بیان کی جاتی ہے کہ اس نے مرتے دم تک بھی اپنے پاؤں نہیں دھوئے ۔ سینٹ ابراہام (St. Abraham) نے پورے بیان سال تک نہ منہ دھویا اور نہ پاؤں ۔ ایک مشہور کنواری را ہبہ سلویا (Silvia) نے عمر بھرا پنی انگیوں کے علاوہ جسم کے کسی جھے کو پانی نہیں لگنے دیا۔ ایک کانونیٹ

(Convent) کی130 راہبات کی تعریف میں لکھا ہے جنسل کا نام سن کران پرلرزہ طاری ہوجا تا تھا۔

- (3) اس رہبانیت نے از دواجی زندگی کوعملاً بالکل حرام کردیا۔ تج دکوسب سے بڑی اخلاقی خوبی سمجھاجاتا تھا۔ بینٹ امون . St. خوبی سمجھاجاتا تھا۔ بینٹ امون . St. خوبی سمجھاجاتا تھا۔ بینٹ امون . St. کہن کواز دواجی تعلق کی نجاست پروعظ سنایا اور دونوں Ammon نے شادی کی پہلی رات ہی دہن کواز دواجی تعلق کی نجاست پروعظ سنایا اور دونوں بالا تفاق جیتے جی ایک دوسرے سے الگ رہے۔ سینٹ ابراہام (St. Abraham) شادی کی پہلی رات ہی این بیوی کوچھوڑ کر فرار ہوگیا۔
- (4) سب سے زیادہ در دناک باب اس رہبانیت کا بیہ ہے کہ اس نے مال ، باپ ، بہن بھائی اور اولا دیک ہے آ دمی کارشتہ کا دیا۔ مسیحی ولیوں کی نگاہ میں ان تمام رشتوں کی محبت گناہ تھی۔ ایک راہب ایوا گرس (Evagrius) سالہا سال صحرا میں ریاضیش کررہا تھا اس کے پاس اس کے ماں باپ کے خطوط پہنچے اس نے ان کو کھولے بغیر آگ میں جھونک دیا۔

اس سے بھی زیادہ دردناک قصہ سینٹ سیمون (St. Simeon Stylites) کا ہے، جومال باپ کوچھوڑ کر 27سال غائب رہا۔ باپ اس کے نم میں مرگیا مال زندہ تھی، ولائت کے تذکر سے سن کر ملنے آئی مگراس' ولی اللہ'' نے صورت دکھانے سے انکار کردیا، مال تین رات اور تین دن خانقاہ کی دہلیز پر بڑی رہی آخر کا روہیں لیٹ کراس نے جان دے دی۔

- (5) انسانی جذبات کو کیلنے کی مثق کے نتیجے میں ان کے انسانی جذبات مرجاتے تھے۔اس کا نتیجہ تھا کہ جن لوگوں سے انہیں مذہبی اختلافات ہوتے تھے ان پرظلم وستم کی انتہا کر دیتے تھے، اس نفرت کی آگ کو بھڑکا نے والے بھی راہب تھے مخالفین کو زندہ جلانے کے متعدد واقعات تاریخ میں ملتے ہیں۔
- 366ء میں پوپلیریس (Liberius) کی وفات پردو مخالف گروہوں نے پاپائی کے لیے اپنے اسپنے امیدوار کھڑے کیے، دونوں کے درمیان سخت خونریزی ہوئی حتیٰ کہ ایک دن میں صرف ایک چرج سے 137 لاشیں نکالی گئیں۔''
- (6) ترک و تجر د کی آٹر میں دولت دنیا بھی خوب سمیٹی گئی روم کا بشپ (Bishop) با دشا ہوں کی طرح اپنے محل میں رہتا اور اس کے ٹھا ٹھ باٹھ قیصر سے کم نہ تھے۔

[فرہبی عہدہ دار سخت راثی وسودخور تھے۔فضول خرچی اور اسراف کا حال بیتھا کہ پاپائے ہشتم انوسینٹ (Innocent viii) نے پاپائی کا تاج رہمن رکھا۔اور پاپائے کیودہم (Lio x) ہشتم انوسینٹ رکھا۔اور پاپائے کیودہم (المحالی کے لیودہم کی نسبت بیان کیا جا تا ہے کہ اس نے تین پاپاؤں کی آمدنی اڑا ڈالی لیعنی سابق پوپ نے جودولت چھوڑی تھی پہلے وہ خرچ کی ،اس کے بعدا پنی دولت بھی جب کافی نہ ہوئی تواپنے جانشین کی آمدنی کو پہلے سے وصول کر کے صرف کر ڈالا۔ یہ بیان کیا جا تا ہے کہ مملکت فرانس کی پوری آمدنی بھی ان پاپاؤں کے اخراجات کے لیے کافی نہ ہوتی تھی۔(38)]

یہ بات عوام کے ذہن نثین کروادی گئی تھی کہ جس کسی سے کوئی گناوعظیم سرز دہوجائے اس کی بخشش کسی نہ کسی ولی کی درگاہ پر نذرانہ چڑھانے یا خانقاہ یا چرچ کو بھینٹ دینے سے ہی ہوسکتی ہے۔

(7) عفت کے معاملہ میں بھی فطرت سے لڑ کر رہبانیت نے بار ہا شکست کھائی۔ فلسطینی خانقاہوں میں راہب اورراہبات نفس کشی کے لیے بسااوقات ایک بستر پر سوتے، اپنے جذبات برقابویانے کے لیے راہب عورتوں کے ساتھ یکجاغسل کرتے تھے۔اوران کی دیدہے، ان کے مس سے ، حتیٰ کہان کے ساتھ ہم آغوشی سے بھی ان کے اویر فطرت غلبہ نہ یاتی تھی۔غسل اگر چہر ہبانیت میں سخت نابسندیدہ تھا، مگرنفس کشی کی مشق کے لیے اس طرح عنسل بھی کر لیے جاتے تھے۔آخرکاراس فلسطین کے تعلق نیسا (Nyssa) کا سینٹ کریگوری (396ء)لکھتاہے کہ وہ بدکر داری کااڈا بن گیا۔انسانی فطرت بھی ان لوگوں سے انتقام لیے بغیز ہیں رہتی جواس سے جنگ کریں رہبانیت اس سے لڑ کر بالآخر بداخلاقی کے جس گڑھے میں جاگری اس کی داستان آٹھویں صدی سے گیار ہویں صدی عیسوی تک کی مذہبی تاریخ کا بدنما ترین داغ ہے۔ قرون متوسط کے مصنفین کی کتابیں ان شکایتوں سے بھری ہوئی ہیں کہ راہبات کی خانقابیں بداخلاقی کے چکے بن گئی ہیں، ان کی چارد بواری میں نوزائیدہ بچوں کافل عام ہور ہا ہے، یا در بوں اور چرچ کے مذہبی کارکنوں میں محر مات تک سے ناجائز تعلق اور خانقا ہوں میں خلاف وضع فطری جرائم [Lesbian/Gay?] تیمیل گئے ہیں ،اور کلیسا میں اعتراف گناہ (Confession) کی رسم بدکاری کا ذرایعہ بن کررہ گئی ہے۔''(39) ملخصاً) ر ہبانیت کی خرابی کا بیصرف ایک پہلو ہےاور جوخرابیاں اس مسلک سے عام معاشرہ میں پیدا ہوئیں وہ بہ

ہں:

معاشرہ میں جوخداتر س لوگ تھے وہ اپنی اس غلط روش کی بناپر معاشرتی ذمہ داریوں اور دوسرے انسانی تعلقات سے ایک طرف ہوگئے ۔جس سے اخلاق وتدن ، سیاست اور اجتماعیت کی جڑیں تک ہل گئیں۔جس کالازمی نتیجہ یہ ہوا کہ حکومت عیار اور نا خداتر س لوگوں نے سنجال کی دنیا میں'' فساد فی الارض' کا دور دورہ ہوگیا اور اللہ کے بھیجے ہوئے پیغام ہدایت اور ضابطہ حیات کی انہی بزرگان دین کے ہاتھوں بیخ کنی ہوئی۔

2 راہبوں کی اس روش کا دوسرانتیجہ بید نکلا کہ عام لوگوں نے بیم بھولیا کہ دین اور دنیا دوالگ چیزیں ہیں۔
دین یا مذہب تو محض پوجاپاٹ اور گیان دھیان کا نام ہے اور مذہب کا تعلق بس اسی حد تک ہے۔ رہا دنیا کا کاروبار
تواس میں ہر شخص آزاد ہے معاشرتی تعلقات یا ضابطہ اخلاق کی اگر پھھا ہمیت ہوتی تو بیخدا رسیدہ لوگ اس سے
کیوں منہ موڑ لیتے ؟ پھر چونکہ ان راہبوں کی روش شریعت الہیہ کے برعکس تھی لہٰذانیت جناً مذہب کا شیرازہ بھر گیا۔
غرض بید کہ کیلیسا کی تاریخ اور ارباب کلیسا کی سیرت قرآن کی اس آیت کی پوری تفسیر تھی:

"ياايها الذين امنو ان كثير امن الاحبار والرهبان لياكلون اموال الناس بالباطل ويصدون عن سبيل الله (40)

ترجمہ: مسلمانو! یہودیوں اورعیسائیوں کے علماءاور مشائخ میں ایک بڑی تعدادایسے لوگوں کی ہے جولوگوں کا مال ناحق وناروا کھاتے ہیں اور اللہ کی راہ سے انہیں روکتے ہیں۔ حکومت وکلیسا کی آ ویزش

نصرانی کلیسانے مذہب جیسی عظیم نعت کواپنی کے فہمی، تنگ نظری اورخودغرضی کی بناء پر آلودہ کیا اوراس سے وہ کام لیا جواس کا مقصد کبھی نہیں ہوسکتا تھا یعنی مذہب کواستحصال نظم وتشدد، استعار اورزرگری کے لیے استعال کیا۔اس کے نتیج میں بعض اوقات تو مذہب اور ریاست دونوں تباہ ہوگئے اور بعض اوقات مذہب کوعروج حاصل ہوا۔ڈ اکٹر افتخار حسین روما کے زوال کے اسباب بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''مملکت روما کاز وال م*ذہب کے عر*وج اور ریاست کی تباہی کی ایک نہایت عبر تنا ک مثال ہے چنانچیمشہورمؤرخ ایڈورڈ <sup>گب</sup>ن لکھتا ہے کہ:

'' 'میں نے مملکت روما کے زوال کی تاریخ میں مذہب اور بربریت کی فتح کی داستان بیان کی ہے گبن کا میک ملکت روما کے زوال کی تاریخ میں مذہب اور بربریت کی فتح کی داستان بیان کی ہے گبن کا میکی جملہ شلیم کیا جا تا ہے۔' (41)

**€25**€

گیارویں صدی عیسوی میں حکومت وکلیسا کی کشکش شروع ہوئی اوراس نے بڑی شدت اختیار کرلی۔ ابتدا میں پوپ کواس جنگ میں فتح ہوئی اوراس کا اقتدار واعز از بڑھ گیا۔ سیدا بوالحس علی ندوی لکھتے ہیں: ''حکومت وکلیسا کی کش میں پوپ کی فتح ہوئی اور شاہ ہنری چہارم (Henry Iv) 1077ء میں اس بات پر مجبور ہوا کہ کا نو سا (Canossa) کے قلعہ میں پوپ کے حضور میں حاضر ہو، چنا نیچہ وہ نہایت ذلت کے ساتھ حاضر ہوا، پوپ نے بڑی مشکل سے لوگوں کی سفارش پراپنے سامنے کھڑے ہونے کی اجازت دی اور شاہ ننگے پاؤں اون پہنے ہوئے آیا، پوپ کے ہاتھ پرتو بہ کی اور پوپ نے اس کی غلطی معاف کی۔' (42)

اُس کے بعد حکومت وکلیسا کی آویزش میں بھی پوپ کوفتے ہوئی اور بھی شکست ہوئی، یہاں تک کہ انجام کار حکومت کے مقابلہ میں کلیسا کود بناپڑااس پوری مدت میں لوگ مذہب وسیاست (کلیساور یاست) کی دوہری غلامی میں پستے رہے۔

## كتب مقدسه ميں ردوبدل

پہلے یہود بعد میں نصاریٰ کے علماء حماقت اور رذالت کے جس گڑھے میں گرے اس کے بارے میں قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

"فويل للذين يكتبون الكتب بايدهم ، ثم يقولون هذا من عندالله ليشترو ابه ثمنا قليلاً فويل لهم مماكتبت ايديهم وويل لهم مما يكسبون" (43)

ترجمہ: پس ہلاکت اور تاہی ہے ان لوگوں کے لیے جو لکھتے ہیں تحریر خود اپنے ہاتھوں سے پھر کہتے ہیں سے اللہ کی طرف سے ہے۔ تا کہ حاصل کریں اس کے بدلے میں حقیر معاوضہ۔ سوتاہی ہے ان کے لیے اس بناء پر جولکھا انہوں نے اپنے ہاتھ سے اور ہلاکت ہے ان کے لیے اس بناء پر جولکھا انہوں نے اپنے ہاتھ سے اور ہلاکت ہے ان کے لیے اس بناء پر جووہ کماتے ہیں۔

کتب مقدسہ میں الحاق و تبدل کی مختلف وجوہ تھیں یہ تحریف و تبدل خواہ نیک نیتی سے ہویا بدنیتی سے ہر حال یہ ایسی خطرناک غلطی تھی جس سے انہوں نے اس مذہب کوجس کے وہ نمائندے تھے اورخوداپنے کوسخت ترین نقصان پہنچایا۔ انہوں نے اپنی مقدس دینی کتابوں میں ان تاریخی، جغرافیائی اور طبعی نظریات اور مشہورات کوداخل کردیا جواس دورکی تحقیقات اور مسلمات تھے اوراسی علم کی آخری حد سمجھے جاتے تھے۔لیکن یہ ان کی سب

سے خطرناک غلطی تھی جس نے آنے والے دور میں مذہب کو سائنس کے بالمقابل کھڑا کر دیااور نتیہ جت ملاً ہب (مزعومہ) کو بدترین شکست و ہزیمت سے دوجار ہوا پڑا۔اور یورپ میں اہل مذہب اور مذہبی نظریات کو ایساز وال ہوا جس کے بعد عروج نہ ہوسکا۔اس سے زیادہ افسوس ناک بات یہ ہوئی کہ یورپ مذہب بے زار اور لا دینی ہوگیا۔

بد بخت اہل مذہب نے محض تحریف والحاق پرہی اکتفانہیں کیا بکہ ان تمام جغرافیائی ،تاریخی اورطبعی معلومات کوجن کا شارحین ومفسرین کتب مقدسہ نے ذکر کیاتھا، دینی تقدس کا جامہ پہنادیا اوران کو ذہبی تقدس کا مقام دے کران پر اعتقاد رکھنا فرض قرار دیا۔اوراس جغرافیہ کوجس کی کوئی آسانی سند نہ تھی جغرافیہ سیحی کامقام دے کران پر اعتقاد رکھنا فرض قرار دیا۔وراس جغرافیہ کوجس کی کوئی آسانی سند نہ تھی جغرافیہ سیحی (Christian Topography) کا نام دیا جن لوگوں نے اس کوشلیم ہیں کیاان کی تکفیر کی اور بدترین ایذارسانی (Persecution) کا نشانہ بنایا۔

## معركة مذهب وسائنس اورابل كليسا كاجبر واستنبداد

ایک طرف بیرحال تھا کہ مذہبی انتہا پیندوں کی طرف سے صاحب شعور لوگوں کو تعذیب کا نشانہ بنایا جارہا تھا دوسری طرف بیرہ وہ ذمانہ تھا جب یورپ میں عقلیت (Rationalism) انگرائی لے کر بیدار ہوچکی تھی۔ بلکہ بقول بعضے ' عقلیت کا کو وہ آئش فشاں بھٹ چکا تھا' ۔ علماء طبیعات اور محققین تقلید کے پٹے اپنے گلے سے اتار پچکے تھے۔ انہوں نے تجربات ومشاہدات کی بناء پران بے اصل نظریات کی تر دید کی جو جغرافیہ، تاریخ اور طبیعات سے متعلق ان مذہبی کتابوں میں پائے جاتے تھے اور بڑی جسارت اور آزادی کے ساتھ ان کا علمی تجزیہ کیا اور ان کو غلط ثابت کر کے ان پرایمان لانے سے انکا کردیا ۔ مشہور فرانسیسی سرجن اور نومسلم ڈاکٹر مورلیس بوکا کئے اپنی شہرہ آفاق تصنیف (LA BIBLE LE CORAN ET LA SCIENCE) جس کا ڈاکٹر موصوف نے تصنیف (کا سے انگریزی کا استر دی پائیل کی شراکت میں عیشتر زبانوں میں ترجمہ ہو چکا ہے ) کے دیبا چہ میں کھتے ہیں:

''آج کل یہ بات ناممکن ہے کہ بائیل میں سائنسی تسامحات کے وجود کوشلیم نہ کیا جائے لہذا ہم زین گنیوں (یور پی نومسلم؛ عبدالواحد بیچیٰ) سے اس معاملہ میں متفق ہیں کہ ''بائیبل میں سائنسی تسامحات انسانوں کی غلطیاں ہیں،اس لیے کہ زمانہ قدیم میں انسان عالم طفولیت میں اور سائنس سے نابلد تھا۔''(44)

زمانہ چونکہ نئی کروٹ لے چکا تھا ذہن انسانی عالم طفولیت سے ارتقائی منازل طے کر کے دورِ بلوغت میں

**€27**€

داخل ہو چکا تھااس کیے ان محققین نے نہ صرف بائبل کے دعاوی کا انکار کیا بلکہ اپنی تحقیق کے نتائج کا اعلان بھی کرنا شروع کردیا۔ اب کیا تھا مذہبی حلقوں میں قیامت ہر یا ہوگئ، ارباب کلیسانے (جواقتدار کے مالک تھے) ان کی تکفیر کی اور دین مسیحی (دین سینٹ پال؟) کے لیے ان کا خون بہانے اور ان کے مال ومتاع ضبط کر لینے کی اجازت دی اور سینٹ پال؟) کے لیے ان کا خون بہانے اور ان کے مال ومتاع ضبط کر لینے کی اجازت دی ۔ احتساب عدالتیں (Inquisition courts) قائم ہوئیں ، جو بقول پوپ کے ''ان ملاحدہ اور مرتدین کو سزادیں جو شہروں، گھروں، تہ خانوں، جنگلوں، غاروں اور کھیتوں میں پھیلے ہوئے تھے۔ احتساب عدالتوں نے اپنافریضہ پوری سرگری اور مستعدی سے انجام دیا۔ احتساب عدالتوں کا تھوڑ اسا تعارف Dic. of Ideas کے تحت درج ہے۔

"Tribunl of the Roman catholic church estblished in 1233 to suppress heresy (dissenting views) originally by excommunication. Sentence was pronounced during a religious ceremony, the auto-da-fe.(act of faith; religious ceremony, including a procession, solemn mass, and sermon, which accompanied the sentencing of heretics by the spanish inquisition before they were handed over to the secular authorities for punishment, usually burning). The Inquisition operated in France, Italy, Spain and the Holy Roman Empire and was especially active following the refomation; it was later extended to the Americas. Its trials were conducted in secret, under torture, and penalties ranged from fines, through flogging and imprisonment, to death by burning.

During the course of the spanish Inquisition, until its abolition 1834, some 60,000 cases were tried. the Roman Inquisition was established in 1542 to combat the growth of protestantism. The Inquisition or Holy office (remaned sacred

congregation for the Doctrine of the faith 1965, still deals with acclesiostical discipline."(45)

Oxford Advanced Learner's Dictionary میں یہی بات ان الفاظ میں کہی گئی ہے:

"Inquisition: the organization oppointed by the Roman catholic chruch to suppress people who opposed its beliefs, esp. from the 15th to the 17th century." (46)

مولا ناعلی میاں لکھتے ہیں:

''اختساب عدالتوں کے جاسوس براعظم یورپ کے طول وعرض میں بھیلے ہوئے تھے اوراس بارہ میں محکمہ اختساب نے تفتیش وتجسس میں کوئی دقیقہ اٹھا نہ رکھا تھا، ایک عیسائی عالم کہتا ہے کہ'' ناممکن ہے کہ کوئی شخص عیسائی بھی ہواوروہ بستر پرجان دے''اندازہ کیاجا تا ہے کہاس محکمہ نے جن لوگوں کوسزادی ان کی تعداد تین لاکھ سے کم نہیں، جن میں بتیس ہزار کوزندہ جلادیا گیا۔''(47)

انہیں زندہ جلائے جانے والوں میں ہیئت وطبیعات کامشہور سائنسدان برونو ( Bruno ) (1548-1600) بھی تھا۔اس کا در دناک قصہ ڈاکٹر ڈرییر کی زبانی سنیے:

''اٹی کا ایک باشندہ گارڈ نیو برونو نامی، اتبداً اس کا مقصد اپنی زندگی کلیسا کی خدمت گزاری کے لیے وقف کرناتھا چنانچے ڈومینیکن فرقہ کے راہبوں میں شامل بھی ہوگیا۔لیکن مسکلہ عشائے ربانی اور استقر ارحمل بلا مرد پرغور کرنے سے تشکیک میں مبتلا ہوگیا۔ بہت جلداسے بیشوایان دین کے عتاب کا شکار ہونا پڑا۔فرار ہوکراول سوئٹرز لینڈ پھرانگلینڈ، بعد از ال جرمنی میں پناہ لینی پڑی لیکن محکمہ احتساب کے جاسوس کتے اس کی بوسو تکھتے پھر ہے۔ جب وہ واپس اٹلی میں پناہ لینی پڑی لیکن محکمہ احتساب کے جاسوس کتے اس کی بوسو تکھتے پھر ہے۔ جب وہ واپس اٹلی مین اور فینس میں گرفتار کرلیا گیا ابتدا پوچی (Pompii) کے جیل خانہ میں چوسال قید با مشقت کی سزادی گئی۔

برونو نے زمانہ قیام انگلتان میں عوام میں جو لیکچر دیئے تھے ان میں واضح کیا تھا کہ ''اناجیل مقدسہ ہیئت یا طبیعات کے مسائل کے متعلق ذریعہ استناذ ہیں ہوسکتیں خصوصاً ان کی بیہ تعلیم تو بالکل ہی غلط ہے کہ زمین ایک سطح مستوی ہے جوستونوں پر قائم ہے۔اور آسمان ایک قبہ

جامہ ہے جوفر دوس کا صحن ہے'۔احساب عدالت نے پہلے تواسے سیحی برادری سے خارج کیا گھر دنیوی حکام کے سپر داس سفارش کے ساتھ کیا کہ''اسے نہایت نرمی سے سزادی جائے اور بید خیال رکھاجائے کہ اس کے خون کا ایک قطرہ بھی نہ گرنے پائے ''۔اس خوفناک فقرہ کا مطلب ایسے موقعوں پر یہ ہوا کرتا تھا کہ مجرم کوزندہ جلادیا جائے ۔ چونکہ برونو اچھی طرح جانتا تھا کہ اس کے دشمن اگر چہاس کے جسم کوفنا سکتے ہیں لیکن اس کے خیالات کی اشاعت کو نہیں روک سکتے اس فیصلہ کوس کر میر بے لب پراس خوف کا عشر عشیر نے جوں سے مخاطب ہوکر کہا کہ' تہمارے اس فیصلہ کوس کر میر براس خوف کا عشر عشیر کھی طاری نہیں ہوا جوخود تمہارے دلوں میں اس کے صادر کرتے وقت بیدا ہوا ہوگا' اس فیصلہ کی لئیا۔' (48)

اسی طرح مشہور طبیعی عالم (physicist) گلیلیو (Galileo Galilei 1564-1642) کواس بناء پر موت کی سزادی گئی کہ وہ آفتاب کے گردز مین گھو منے کا قائل تھا ۔ گلیلیو کواختساب عدالت میں پیش کرنے کا واقعہ برٹرینڈرسل (Bertrand Russel) کے توسط سے:

''زندگی کے آخری حصے میں اس گلیلیو کا فدہبی محاکہ کیا گیا کیونکہ اس کاعقیدہ تھا کہ زمین سورج کے گرد گھومتی ہے۔ اس وقت گلیلیو ستر برس کا تھا، طویل علالت کے باعث اس کی بصارت زائل ہور ہی تھی۔ فدہبی عدالت نے ایک ڈاکٹر ان احکام کے ساتھ بھیجا کہ جونہی وہ سفر کے قابل ہواسے زنجیروں میں جکڑ کرلایا جائے ۔ جب وہ فدہبی عدالت میں حاضر ہوگیا تو عدالت نے سے جو سزاسنائی وہ ایک اہم دستاویز کی حیثیت رکھتی ہے۔

''\_\_\_\_\_\_\_ جبکہ تم گلیلیو ولدونسند یؤمرحوم (49) سکنه فلورنس عمر 70سال 1615 میں اس مقدس عدالت کے سامنے اپنے باطل نظریہ (سورج ساکن ہے) کی وجہ سے مجم کھیرائے گئے ہو ۔۔۔۔۔ تم آئندہ اپنے نظریات ترک کردو گے اور نہ ہی تم ان کی تعلیم زبانی یا تحریری طور پر دو گے ۔۔۔۔۔ چنانچہ ہم تمہارے اقرار واعتراف اور تمہارے کیس کے بغور مطالعہ کے بعد درج ذیل سزا تجویز کرتے ہیں: یسوع میں اور کنواری مریم کے انتہائی مقدس ناموں سے آغاز کرتے ہوئے ہم اعلان کرتے ہیں، اے گلیلیو! تم نے خود کو کفر کا مجرم ثابت کردیا ہے یعنی تم نے صحیفہ مقدس (Scripture) کے برخلاف کہا ہے کہ سورج مرکز کا ئنات اور ساکن ہے اور زمین اس کے گردگومتی ہے اور خود مرکز کا ئنات ناموں اور اینے

**√ 30 √** 

کفر پراظہار ندامت کرواور قتم کھاؤ کہ اب ان سے تائب ہوگئے ہو، کیونکہ بیروم کے کیتھولک چرچ سے بغاوت کے مترادف ہے۔''

وه حلفیه بیان جے گلیلیو کوعدالت میں پڑھنے پرمجبور کیا گیا حسب ذیل ہے:

''میں گلیلو گلیلی والدونسنذ یومرحوم سکنه فلورنس عمرستر برس عدالت میں شخصی طور پر حاضر ہوں ، اور عالمی مسیحی جمہوریت کے نامور ترین اور مقدس ترین آقاؤں اور منصفوں کے آگے حالت رکوع میں ہمیشہ یقین رکھتار ہا ہوں حالت رکوع میں ہمیشہ یقین رکھتاں ہا ہوں اور آئندہ بھی یقین رکھوں گا کہ مقدس گرجے کے تمام ارکان ایمان جس کی تعلیم و تبلیغ کی جاتی اور آئندہ بھی یقین رکھوں گا کہ مقدس گرجے کے تمام ارکان ایمان جس کی تعلیم و تبلیغ کی جاتی ہے ، درست ہیں میں سورج کومرکز کا ئنات مانے کے باطل نظریہ سے تائب ہوتا ہوں ..... روم میں منروا کے کا نونٹ (Convent) کے اندر 22 جون 1633ء میں گلیلو نے یہ معافی نامہ ایخ ستحظوں سے داخل کیا۔' (50)

یہ بات درست نہیں کہ یہ معافی نامہ پڑھنے کے بعدگلیلیو زیرلب مسکرایا اور بڑبڑاتے ہوئے کہا۔' تاہم میں اس سے منحرف ہوتا ہوں۔'گلیلیو نے نہیں بلکہ دنیانے یہ کہا۔ مذہبی عدالت کی روسےگلیلیو کی سزادوسرے لوگوں کے لیے سامان عبرت تھی تا کہ وہ اس طرح کا جرم نہ کرسکیں اس لحاظ سے سزادینے والوں کو کامیا بی حاصل ہوئی کیونکہ مذہب بیزاری کے جذبات لوگوں میں پروان چڑھنے گئے۔گلیلیو اور مذہبی عدالت کے درمیان جوتصادم ہوااس سے مذہبی ہٹ دھرمی نے روشن خیالی کی تحریک کوجنم دینے میں اہم کر دارادا کیا۔ تشکک اور بداعتقادی کا تمام بورپ میں چکے چکے عمل دخل ہوگیا لوگ ذات باری تعالی، بقائے روح انسانی اور اختیار وارادہ انسانی کے منکر ہوگئے۔ مذہبی عدالت کا ایک مضحکہ خیز مقدمہ ڈر بیر کے الفاظ میں:

''ایک گھوڑے پرجس کے مالک نے اسے طرح طرح کے کرتب سکھار کھے تھے 1601ء میں بمقام لزبن (Lisban) مقدمہ چلایا گیا اوراس جرم کی علت میں کہاس پر بھوت سوار ہے۔ بیچارے بے زبان جانورکوزندہ جلادیا گیا۔ایک عرصہ تک سینکڑ وں عورتیں اس الزام میں زندہ جلائی جاتی رہیں کہوہ چڑیلیں ہیں۔'(51)

کلیسائی جنونیوں نے عوام کے مذہبی جذبات کو بھڑکا کرعلاء کا جوحشر کیا،اس کی ایک در دناک مثال ہپاشیا (Hapasia) کی ہے۔ سینٹ تھیافلس کے بعد اسکندریہ کی دینی پیشوائی کی خدمت اس کے بھتیج سینٹ سائی رل کوملی جواپنے پرتا ثیر مواعظ کی وجہ سے سکندریہ کے مذہبی حلقوں میں مقبول ہو گیا تھا۔ حضرت مریم کی پرستش اسی کی

کوششوں سے سکندر میں عام ہوئی ۔لیکن جواثر اس کی عام پہندتقریروں نے اہل اسکندر میر کی بے چین طبیعتوں میں پیدا کیا تھا اسے ہپاشیا کی تعلیمات نے بہت کمزور کردیا۔ میہ ہپاشیا، جس کا باپ تھیون (Theon) اعلیٰ در جے کا انجنیئر تھا۔ نہ صرف افلاطون اور ارسطو کے فلسفہ کی شارح تھی بلکہ اپالونیس اور دیگر انجیئئر زکی تصانیف پر بھی اس نے عالمانہ شرحیں کھی تھیں۔ ہرروز اس کے مدرسہ کے سامنے امراوا عیان کی رتھوں کا ہجوم رہتا تھا۔ اور اسکندر میہ کے تمام وضیع و شریف اس کی شاگر دی کا دم بھرتے تھے۔ وہ عموماً ان موضوعات پراظہار خیال کرتی تھی'' میں کیا ہوں؟ اور میرے علم کی حدکیا ہے؟

سائی رل نے مجھ لیا کہ اگر یہی انداز رہا تو میری مثائخت کا چراغ گل ہوجائے گا اور سیمجھ کراس نے فیصلہ کیا کہ جس طرح بھی بن پڑے اپنے حریف کا خاتمہ کردےگا۔ آگے کی دردناک کہانی جارج سارٹن کے الفاظ میں:
''ایک دن ہپاشیا مدرسہ کو جارہی تھی کہ سائی رل کی امت کے ایک گروہ نے یعنی بہت سے پادریوں نے اسے آگھیرا ان سب نے مل کر بچ بازار میں اس کے کپڑے نوچ کھسوٹ ڈالے اسے بر ہمنہ کردیا اور پھر کھسٹتے ہوئے ایک گرجامیں لے گئے جہاں عصائے بطرس کی متواتر ضربوں سے اس کا سرتو ڑاگیا اس کی لاش کے ٹکڑے ٹا سے ولی اللہ قرار دیا اور اس کے اس کا سرتو ڑاگیا اس کی لاش کے ٹکڑے تھے گئے ، اور مڈیوں کوآگ میں جھونک دیا گیا۔سائی رل جب فوت ہوا تو پوپ لیوسٹر دہم نے اسے ولی اللہ قرار دیا اور اس کے امام کلیسا ہونے کا اعلان کیا۔'(52)

پادر یوں کی ایسی ہی کرتو توں کی وجہ سے ڈاکٹر ڈریپراپی شہرہ آفاق تصنیف ''معرکہ مٰدہب وسائنس''کے دیاجہ میں لکھتا ہے:

''جب بورپ کی قدیم بت پرستی اپنے ہی نواقض کے بوجھ تلے دب کررہ گئ تو نہ صرف قیصران روم ہی لوگوں کے روحانی پیشوا بن سکے اور نہ اس زمانہ کے فلاسفہ ہی نے عقائد کا کوئی ضابطہ مرتب کیا۔ بلکہ انہوں نے مذہب کو بحال خود چھوڑ دیا اور نتیجہ یہ ہوا کہ مذہب جاہل اور آلودہ یا در یوں بگرگداز نخوں اور غلاموں کے ہاتھ میں پڑگیا۔''(53)

آخرکارروش خیالوں اورتر قی پسندوں کا پیانہ صبر لبریز ہوگیا اورانہوں نے مذہب وقد امت کے نمایندوں کے خلاف علم بغاوت بلند کردیا وہ مذہبی گروہ کے اس تشددوجمود اور محکمہ احتساب کے ان مظالم سے ایسے بیزار اور شتعل ہوئے کہ ان کوان تمام عقائد ،علم ،اخلاق وآ داب سے نفرت ہوگئ جن کی نسبت اس گروہ کی طرف کی جاتی تھی یااس سے ان کاتعلق ثابت ہوتا تھا۔ان کے دل میں ابتدا مسیحی مذہب (در حقیقت سینٹ یال کامذہب) کے

**√ 32 √** 

خلاف اوررفتہ رفتہ مطلق مذہب کے خلاف عداوت کا جذبہ پیدا ہو گیاروش خیالی اورعقلیت کے علم برداروں نے بطور خود یہ طے کرلیا کہ علم اور مذہب ایک دوسرے کی ضداور مدمقابل ہیں جو بھی جمع نہیں ہوسکتے۔اس لیے علم وعقیلت سے وفاداری کے لیے ضروری ہے کہ مذہب سے منہ موڑلیا جائے۔ان کے سامنے جب مذہب کا نام آتا تو اچا تک ارباب کلیسا اور نمائندگان مذہب کے لرزہ خیز مظالم کی یا دتازہ ہوجاتی اور مظلوم علما و محققین کی صورتیں ان کی آئکھوں میں پھر جاتیں۔ چنانچہ مذہب سے وحشت اور نفرت کو انہوں نے ایک اصول زندگی کے طول پر طے کرلیا اور آنے والی نسلوں کے لیے بھی نفرت و کراہت کا یہی ترکہ اور سرمایہ چھوڑا۔

اب ہم اس باب کی دوسری فصل میں جائزہ لیں گے کہ روثن خیالی اور عقلیت پرستی کے زیراثر نشاۃ ٹانیہ (Renaissance) کی تحریک کس طرح جدیدیت کی پیش روٹابت ہوئی۔

## فصل دوم نشاة ثانيه (Renaissance) (پورپ میں عقلی بیدار)

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ یورپ کے لیے دسویں صدی کا آغاز ایک نیک شگون ہے کیونکہ اس صدی سے ایک نیا یورپ جنم لیتا ہے، پرانا یورپ مرجا تا ہے یا یوں کہتے تاریکی ختم ہوجاتی ہے اور روشنی کا آغاز ہوتا ہے۔ لوگوں کے دلوں سے یہ خیال نکل جا تا ہے کہ دنیا ختم ہوئی کہ ہوئی۔ اگر چہ اس خوش فہمی کا کوئی تاریخی جواز نہیں ملتا (فی الحال اسلامی نکتہ نظر ہمارا مقصود نہیں ) لیکن دسویں صدی یورپ کی تاریخ میں یقیناً ایک نقطہ انقلاب ہے اس سے پہلے (مذہب کا خوف) یاس وناامیدی کا دور دورہ تھا اس کے بعد یورپ میں ہمت وطاقت آجاتی ہے۔

دور مظلمہ (Dark Ages) کا خاتمہ ہوجا تا ہے علوم کی Revival اور Revival ہوتی ہے۔ پہلے فرانس کی تعلیمی درس گا ہوں میں تبدیلی آتی ہے جس سے احیاء العلوم کی تحریک کا آغاز ہوتا ہے۔ یہ تحریک اپنا ارات کی وجہ سے ولیی ہی اہم ہے جیسے فرانسیسی انقلاب یا تحریک اصلاح ند جب اصلاح ند جب ولیں ہی اہم ہے جیسے فرانسیسی انقلاب یا تحریک اصلاح ند جب اصلاح کے مطلباء سے بھرجاتے ہیں۔ تقلید کی بجائے تحقیق وجبتو کا جذبہ ابھرتا ہے۔ سیلبی جنگوں (Crusades) کی وجہ سے یورپ کے مختلف حصے ایک دوسرے کے قریب آجا تا ہے اور اس کے علوم وفنون سے بہرہ ور ہوتا ہے۔ ایک نیا فد ہب اور ایک نیا فلسفہ ابھرتا ہے ارسطو کے عربی تراجم سے لوگ آشنا ہوتے ہیں۔ ارسطو کی کتب کی تفاسیر لوگوں کو دستیاب ہوجاتی ہیں اور بالآخر اصلی ارسطو بھی یونانی زبان میں یورپ کو ہوتے ہیں۔ ارسطو کی کتب کی تفاسیر لوگوں کو دستیاب ہوجاتی ہیں اور بالآخر اصلی ارسطو بھی یونانی زبان میں یورپ کو

www.KitaboSunnat.com

**€33** 

مل جاتا ہے۔انسائیکو پیڈیا برٹینیکا کے مطابق (Renaissance) کی وضاحت اس طرح ہے:

"Literally, "rebirth" the period in European civilization immediately, following the middle Ages, conventionally held to have been characterized by a surge of Interest in classical learning and value. The Renaissance also witnessed the discovery and exploration of new continents, the substitution of the copernican for the ptolemaic system of astronomy, the decline of the feudal system and the growth of commerce and the invention or application of such potentially powerful innovations as paper, printing, the mariner's compass and gunpowder. To the scholars and thinkers of the day, however, it was primarily a time of the revival of classical learning and wisdom after a long period of cultural decline and stagnation.

The term Middle ages was coined by scholars in the 15th century to designate the interval between the downfall of the classical world of Greece and Rome and its Rediscovery at the beginning of their own century, a revival in which they felt they participating. Indeed, the notion of a long period of cultural darkness had been expressed by Petrarch even earlier. Events at the end of the Middle Ages, Particularly beginning in the 12th century, set in notion a series of social, political and intellectual transformations that culminated in the Renaissance. These

included the increasing failure of the Roman catholic church and the Holy Roman Empire to Provide a stable and unifying framework for the organization of spiritual and material life.

The spirit of the Renaissance ultimately took many forms, it was expressed earliest by the intellectual movement called Humanism. (Detail is coming soon).....The intellectual stimulation provided by Humanists helped spark the Reformation (Detail is coming ahead), from which, however, many Humanists, including Erasmus,recoiled. By the end of the 16th century the battle of Reformation and Counter-Reformation had commanded much of Europe's energy and attention, while the intellectual life was poised on the brink of the Enlightenment (Detail is coming ahead). It was in art that the spirit of the Renaissance achieved its sharpest formulation. Art came to be seen as a branch of knowledge, valuable in its own right and capable of providing man with images of God.....

The Renaissance as a unified historical period ended with the fall of Rome in 1527. The strains between christian faith and classical Humanism led to Mannerism in the latter part of the 16th century."(54)

درج بالاعبارت کامفہوم ہم فصل کے آغاز میں بیان کرآئے ہیں مزید وضاحت Renaissance کی تاریخ میں بیان کردی جائے گی ۔انسائیکلو پیڈیا برٹینیکا کے مقالہ نگار کی تین باتیں قابل توجہ ہیں

نیایاں (Bold) جملوں سے درج ذیل نکات سامنے آتے ہیں:

منہب بیزاری کے رقمل کے طور پر کلاسکی علوم اوراقدار کواپنانے کاسلاب اٹھا جو مذہبی اقدارواخلا قیات کو بہالے گیا۔

2 پندرویں صدی کے علانے ایک ہزارسال بعد یونان وروم کی تہذیب فکر کواپنانا شروع کر دیا۔

3 یونان وروم کی بت پرستانه تهذیب کواپنانے کے نتیجہ میں Art بطور شعبه ملم establish ہو گیا اور بات یہاں تک پینجی کہ Art کے نام پر Images of God بنائے جانے لگے۔

چنانچەنشاة ئانىدكالصلى مطلب ہے وى پرمنى اور نقلى علوم كوبے اعتبار سمجھنا، اور عقلیت اور انسان پرستى اختيار كرنا۔اسى ليےاس تحريك كادوسرانام انسان پرستى (Humanism) ہے۔

بیان کی Renaissance کی درج ذیل خصوصیات بیان کی The Hutchinson Dic. of Ideas

"The aim of Renaissance education was to produce the complete human being (Renaissance man) conversant in the humanities, mathematics and science; to encourage the growth of scepticism and free thoght, and the study and imitation of Greek and Latin literature and art. The revival of interest in classical Greek and Roman culture inspired artists such as Leonardo davinci, Michel Angelo and Dijrer.

Figures of the Renaissance include the politician Michiavelli, the poets Ariosto, Shakespeare and Tasso.etc."(55)

اس میں یونانی، رومی اور لاطینی ادب و ثقافت کی طرف رجوع کرنے کے بارے میں ذکر کیا گیا ہے. مزید اس بات کا انکشاف ہے کہ انسان میں تشکیک کا مادہ بھی اسی دور میں پروان چڑھا اور اس کی حوصلہ افزائی کی گئی۔ کیونکہ نشاۃ ثانیہ کی نمایاں شخصیات کا نام بھی دیا گیا ہے ان میں اہم اور قابل ذکر ہستی جس نے دنیا کی سیاست پر گہرے اور انمٹ اثر ات مرتب کیے اور آج بھی اس کا نام زندہ ہے وہ حضرت میکیا ویلی ہیں۔ اب ہم تحریک احیاء العلوم (نشاۃ ثانیہ) کی مختصر تاریخ بیان کرتے ہیں۔

# صليبي جنگير (The Crusades)

رسول کریم کی مکہ سے مدینہ ہجرت کے زمانے (622ء) سے وی آنا (Vienna) کے مسلمانوں کے مسلمانوں کے علم محاصرہ (1683ء) تک یعنی تقریباً ایک ہزارسال تک تمام پورپ مسلمانوں کے سامنے تقرقر کا نیپتا تھا اوران کے علم وفن کا لو ہامان تھا۔ سن ہجرت کے پندرہ سال بعد بیت المقدس (56) کو حضرت عمرؓ نے فتح کیا اور پہلی سلیہ بھت تک یہ متام مسلمانوں کے بختے میں رہا۔ اس کے بعد تقریباً نوے سال کے مختصر عرصہ کے لیے مسلمانوں سے بھن گیا۔ پھر ملت اسلامیہ کے بطل جلیل صلاح الدین بوسف بن ابوب المعروف صلاح الدین ابوبی نے معرکہ مطین گیا۔ پھر ملت اسلامیہ کے بطل جلیل صلاح الدین بوسف بن ابوب المعروف صلاح الدین ابوبی نے معرکہ مطین میں ہمیشہ کے لیے سلیمیوں سے چھین لیا۔ آج کل پنج 'یہود میں ہے لیکن اقوام متحدہ (UNO) نے اس قبضہ کونا جائز میں ہمیشہ کے لیے سلیمیوں سے چھین لیا۔ آج کل پنج 'یہود میں ہے تھی سائیوں یا یہود یوں کو بیت المقدس (برونتلم) کے مقامات مقدسہ کی زیارت سے نہیں روکا اور 720ء سے 1000ء تک بے شارعیسائی بیت المقدس آتے اور نذر انہ عقدیت ادا کرتے رہے ۔ لیکن 1010ء کے بعد ان زیارتوں میں پھورکا وٹیس پیدا ہوگئیں۔ 1071ء میں ترکوں عقدیت ادا کرتے رہے ۔ لیکن 1010ء کے بعد ان زیارتوں میں کی ہوں کی بناء پر صلیمی جنگوں کا آغاز ہوا۔ جس میں عیسائیوں کو دونے کے مطاب کوئی ترک مامور کردیا ، اس سے تجارت اور القدیں کی زیارت میں میں ایوں کو دونے گورکا فروں (Infidels) (صلیمیوں کے مطابق) یعنی مسلمانوں سے آزاد کروانا تھا۔

چنانچہ 1079ء میں قسطنطنیہ کے مقام پرتمام عیسائی حکومتوں نے ل کرایک فوج تیار کی جس میں پندرہ لاکھ فوجی توپ و تفنگ سے لیس بروشلم کو مسلمانوں سے آزاد کروانے کے لیے مرنے مارنے پرتیار تھے۔ان فوجیوں کے فہ ہی جوش کو کی جموٹی تھی کہانیوں سے ابھارا گیا تھا، یہ جنگیں اصل میں اس مہم کا آغاز تھا جوعیسائی پورپ نے اپنے آپ کو مسلمانوں کو نیچاد کھانے کے لیے کی ۔ دوروسطی Middle آپ کو مسلمانوں کے دنیاں پر مذہب کا بھوت سوار تھا۔ اس لیے یہ لوگ مسلمانوں کے ذہمن پر مذہب کا بھوت سوار تھا۔ اس لیے یہ لوگ مسلمانوں کی شان وشوکت اوران کی وسیعے وعریض سلطنت سے جلتے تھے اور چونکہ ان کے مقدس مقامات (جیسے مرشلم، دریائے اردن، صحرائے سیناوغیرہ) مسلمانوں کے قبضہ میں تھے لہذا اور بھی آتش زیریا تھے اور جا ہتے تھے کہ سی طرح وہ اس قابل ہوں کہ مسلمانوں سے کارلیس یورپ سے مسلمانوں کو نکالیس اور ان کے مقدس مقامات (جیسے اقتدار کوختم کریں۔کوئی آٹھ صلیبی جنگر کسی ان کا پورپ پراٹر ہوا۔ ایک تو اسے فکری آزادی حاصل ہوئی (جیسا کہ ہم انسائیکلو پیڈیا کے آرٹی کل میں پڑھ چکے ہیں) پہلے تو یورپ کے لوگ مذہب اور مدرسیت (جیسا کہ ہم انسائیکلو پیڈیا کے آرٹی کل میں پڑھ چکے ہیں) پہلے تو یورپ کے لوگ مذہب اور مدرسیت (جیسا کہ ہم انسائیکلو پیڈیا کے آرٹی کل میں پڑھ چکے ہیں) پہلے تو یورپ کے لوگ مذہب اور مدرسیت (حکومیات کے تلے د بوئے تھاب دوسرے ممالک میں جاکر اور مسلم تہذیب سے آشناہوکر ان

کی تنگ نظری قدر بے زوال پذیر ہوئی۔ انہوں نے باہر کی دنیا میں علوم وفنون کی سرباندی دیکھی اور مشرق کی دولت اور رزق کی فراوانی سے واقفیت حاصل کی۔ ان تمام چیز وں نے ان کے ذہن پر خاصا اثر چھوڑا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ جب فوجی گھروں کوواپس لوٹے تھے توان اثرات کو ملی جامہ پہنا نے کی کوشش کرتے تھے۔ جب ہم دور تاریکی پرنگاہ دوڑاتے ہیں جوروم کی شکست سے شروع ہوتا ہے اور بیت المقدس کے مسلم قبضہ تک جاری رہتا ہے یعنی کم وہیش چھ سوسال تک ، تو یہ سلیم جنگیں یورپ کے لیے اتنی ہی اہم ہیں جتنی کو کمبس (1498, Columbus) وراس کے ساتھیوں کی سمندری مہم جو رئیاں تھیں۔ جنہوں نے امریکہ دریافت کیا۔ فرق صرف اتنا ہے کہ کو کمبس نے امریکہ دریافت کیا۔ فرق صرف اتنا ہے کہ کو کمبس نے امریکہ دریافت کیا۔ فرق صرف اتنا ہے کہ کو کمبس نے امریکہ دریافت کیا اور اب مشرق دریافت ہوا۔ صلیبی جنگوں کا زمانہ 1090ء 1290ء تک ہے لیعنی کوئی دوسوسال کا۔ دریافت کیا اور اب مشرق دریافت ہوا۔ صلیبی جنگوں کا زمانہ 1090ء 1290ء تک ہے لیعنی کوئی دوسوسال کا۔ اور یہ بالکل احیاء العلوم کی تحریک سے چند سال پہلے کا قصہ ہے ۔ احیاء العلوم کی تحریک

### مدرسیت (Scholasticism)

The Penguin Dic. of Literary Terms and literary

Scholasticism کا تعارف اس طرح کروایا گیا:
Theory

"The teachers of the liberal arts in the medieval schools were known as doctores scholastici, theologians and philosophers were also so called. Scholasticism now refers, loosely, to the methods and matters of theological and Philosophical thought in the Middle Ages. St. Thomas, Duns scotus, Peter lombard and Albertus Magnus were all scholastics the principal luminaries in exceptional constellation of metaphsicians, The influence of scholasticism since the Middle Ages has been enormous, and its spirit has been kept alive in more recent times by T.E Hulme, Jacques Maritain, Etienne Gilson and Gabriel Marcel."(57)

יבים לכל לאלים ביים ויט לכל ביים ויט לכל

raised using logic and dialectic.

The 9th century neo-platon-ist Johannes Scotus Erigena is sometimes regarded as an early scholastic. But scholasticism began at the end of the 11th century, when Roscellinus, a supporter of nominalism, and Anselm, a supporter of realism, disputed the nature of universals. In the 12th century, the foundations of universities in Bologna, Paris, oxford and Philosophical Texts, stimulated scholasticism. Notable scholastic philosophers, or 'schoolmen' as they were called, william of champeaux, Abelard, the English monk Alexander of Hales (died 1222) Albert Mangnus, and Peter Lombard. The most important are in the 13th century, Thomas Aquinas, Whose works have become classic texts of catholic doctrine and Duns scotus and in the 14th century, william of occam, who was the last major scholastic philosopher.

In the 20th century there has been a revival of interest in scholasticism, parlicularly in the writings of catholic scholars like Jacques Maritian (1882-1973)"(58)

اویر دونوں Rference Books کے حوالے سے جو پچھ کہا گیا ہے اس کا خلاصہ پچھاس طرح ہے۔ گیار ہویں صدی کے قریب پورپ کو بیرونی حملہ آوروں کے ڈرسے نجات ملی۔اس صدی کے بعد صلیبی جنگوں کی وجہ سے پورپ کی تجارت کوفروغ حاصل ہوا۔اس طرح لوگوں کوسکون قلب اور فارغ وفت مل گیا جس میں انہوں نے اپنے مذہب کی بنیا دوں کو کھود نا شروع کردیا۔علاوہ ازیں چرچ اور حکومت کو پڑھے لکھے آ دمیوں کی ضرورت پڑی۔قابل اورتجر بہکار وکلا اور حکمران در کارتھے۔لہذالوگوں نے تعلیمی درسگاہوں کی طرف دوڑ لگائی اورفوراً ہی تمام سکول اور کالج طلبا سے بھر گئے ۔ یہ تعلیمی درسگا ہیں جرچوں کے ساتھ بنی ہوئی تھیں ۔ بیرس میں آ ایک بڑااستاد بنام اب لارڈ (Abe Lard Abe Lardء) تھا وہ تین سکول چلا جارہا تھابعد میں انہی سکولوں سے پیرس کی یو نیورسٹی بنی۔ان سکولوں میں تمام سیحی دنیا کے طالب علم حسول علم کے لیے آتے تھے ۔ان مدرسوں میں سات علوم لینی گرائمر، جدلیات، بلاغت جیومیٹری،حساب،موسیقی اورفلکیات برمطائے جاتے تھے۔قانون اور چرچ میں کامیاب رہنے کے لیے منطق سرفہرست تھی۔ یہ منطق وہی پرانی ارسطوئی منطق تھی۔ایک مسئلہ جودوروسطی میں بار باراٹھا اور مدرسین کے لیے دردسر بناہواتھاوہ تھا کلیات ( Universals )اور جزئیات (Particulars) کا سوال بیتھا کہ کیاعمومی تصورات حقیقت کی عکاسی کرتے ہیں یا محض خدا کےافکار ہیں یا پھرمدر کات کی جماعت بندی کی انسانی کوشش ہے۔ مدرسین کامقصد بیرتها که کسی طرح مسیحی عقائد کومنطقی بنیادوں پراستوار کریں ان کی کوششوں سے ایک طریق کار، ایک زاویہ نگاہ اورایک فلفہ انجرا جے مدرسیت (Scholasticism) کہاجاتا ہے۔ یہ فلسفہ برانی روایت کا سہارالے کر دلیلیں دیتاتھا۔ مشاہدہ یا تجربہ نہیں کرتا تھا۔ صلیبی جنگوں کے بعد کی سالوں تک بیہ فلسفہ زندہ رہا اور Hutchinson کے مطابق ابھی بھی پوری طرح مرانہیں ہے۔

جبیا کہ The Penguin اور The Hutchinson میں کہا گیا ہے کہ پارلیمنٹ

اور کلیساؤں کی طرح یو نیورسٹیاں بھی دور وسطیٰ کی پیداوار ہیں۔ گیارویں اور بارویں صدی میں کلیسائی اور را بہانہ مدرسوں سے یو نیورسٹیوں کا آغاز پیرس، بولوگنا (Bologna) آکسفورڈ اور کیمبرج میں ہوا۔ بعض جگہوں پر یو نیورسٹیوں کے ساتھ سکول بھی قائم رہے۔ اس وقت سے لے کرآج تک علوم وفنون اور سائنس کے فروغ میں یو نیورسٹیوں نے بڑا کردارادا کیا۔ اس دور (نشاۃ ثانیہ) میں مذہب (سینٹ پال کی مسجیت) کی بالادسی ختم نہیں ہوئی، مثلاً بارویں صدی میں ارسطوکی نئی منطق کا پیۃ لگ گیا اور اسے داخل نصاب کر دیا گیا۔ لیکن جب ارسطوکی طبیعات اور مابعد الطبیعیات لاطبی زبان میں مل گئیں اور ان پر ابن رشد (انگریزی میں 198 - 1126 میں اسطوکی محمد کئی منطق کے مدرسوں کے نصاب سے نکال دیں۔ لیکن 1235ء میں ارسطوکی تمام ممنوعہ کتب تمام کتب سوائے پر انی منطق کے مدرسوں کے نصاب سے نکال دیں۔ لیکن 1245ء میں ارسطوکی تمام ممنوعہ کتب ایم ایم دائل ہوگئیں ایسا پیرس کی یو نیورٹی میں ہوا۔

جنوبی اٹلی جہاں یونانی ثقافت کے اثرات ابھی باقی تھے وہاں نویں صدی میں سلارنو (Salerno) کے مقام پرائیک میڈیکل سکول تھا، جس کے بارے میں دنیا کی سب سے پرانی یو نیورٹی ہونے کا دعوی کی کیا جاتا ہے۔ (اگر چہ یہ دعوی حکی کا نظر ہے اور جامعۃ الاز ہر مصراس سے بل قائم ہو پیکی تھی )اس کے علاوہ ثالی اٹلی میں بمقام بولوگنا کی یو نیورٹی بی سے بیار کی یو نیورٹی نے خود طلبہ کے لیے ایک لاکالے گیارویں صدی میں قائم تھا۔ جہاں سے بولوگنا کی یو نیورٹی بی سے بیرس کی یو نیورٹی نے خود طلبہ کے لیے قواعد وضوابط 1200ء میں بنائے اور بادشاہ نے اسے خصوصی مراعات عطاکیس اس کے پھرسال بعد یورپ نے ان یو نیورسٹیوں کوکار پوریشن کے طور پر مان لیا۔ 1231ء میں یو نیورٹی چارٹر بنا، بیا بتدائی یو نیورسٹیاں ایک قسم کی گلٹر (Guild) تھیں یا تو ماسٹروں کے لیے یا طلبا کے لیے لہٰذا الی تعلیمی درس گا ہیں جن کا نصاب ہو، جوامتحانات منعقد کرتی ہوں اورڈگریاں دیتی ہوں انہیں یو نیورٹی کہا جائے گا بشر طیکہ یوپ یابادشاہ اس حیثیت کو تسلیم کر لے۔ منعقد کرتی ہوں اورڈگریاں دیتی ہوں انہیں یو نیورسٹیوں کی مرے دے دیا کرتے تھے۔ تجربہ ای عمارتیں نہیں ہوتی تھیں۔ پروفیسر ہی اپنی رہائش گا ہوں سے کمرے دے دیا کرتے تھے۔ تجربہ کا بیں نہیں نہیں نہیں تھیں۔

پروفیسر چود ہری عبدالقادر، جان ہے (John Hay) کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ:
''د نیا بھی بھی طلباء کا وہ شاندارا جتماع جوان یو نیورسٹی شہروں میں ہواد وبارہ نہ د مکھ سکے گئ ، کیونکہ اس وقت احیاء العلوم کی تحریک کے فوراً بعدان کے دلوں میں حصول علم کے لیے آگ کے شعلے نکل رہے تھے جتی کہ آکسفورڈ، ہائیڈل برگ اور ہارورڈ یو نیورسٹیوں کی داستان بھی

**√ 41 √** 

بالکل پھیکی پڑجاتی ہے جب اس کا مقابلہ اس ساجی زندگی سے کیا جائے جو نئے یورپ کے پیدا ہونے پر پاؤو ا(Padua)، پیرس اور الکلا (Alcala) میں نمود ار ہوئی۔'(60)

یہ یو نیورسٹیاں احیاءالعلوم کی پیداور ہیں۔ یہاں پراب مندرجہ بالا سات علوم کے علاوہ تین اور مضامین کھی پڑھتے بھی پڑھائے جاتے تھے۔ یہ تین فلنفے تھے، نیچرل (سائنسی) اخلاقی اور نفسی بعض لوگ تین اور مضامین بھی پڑھتے تھے۔ یہ تین فلنفے تھے، نیچرل (سائنسی) اخلاقی اور نفسی۔ بعض لوگ تین اور اسے بیان کرنا تھا۔ تھے بیٹی قانون ، النہیات (Theology) اور طب۔ درس و تدریس کا طریقہ کتاب کا پڑھنا اور اسے بیان کرنا تھا۔ مقصداس کا یہ تھا کہ کم کی اتھار ٹی معلوم کی جائے نہ کہ نیچرکی سٹٹری کی جائے۔ اندلس سے علم کی منتقلی

آ ہستہ آ ہستہ جوعلم یونان اورروم سے یورپ پہنچااس میں بہت سااضافی حصہ اس علم کا تھا جو شالی افریقہ اوراندلس سے مسلمانوں کے ذریعہ یہاں منتقل ہوا۔1400ء میں یوکلڈ (Euclid 330-260.B.c) کی بہلی پانچ کتب (Stoicheia/ Elements) تمام یو نیورسٹیوں کے نصاب میں داخل ہو گئیں۔ اس دور میں ہائنس کی زبان عربی تھی گوبطیموس (Ptolemy, claudius Ptolemaeus c-100- 170) کی اہر بیان عربی کی فربان عربی کی فربان عربی کی فربان عربی کی الم المویس صدی کے نصف میں لاطینی زبان میں ترجمہ ہو چکا تھا۔ اس ترجمہ میں ہند سے مسلمانوں کو بے دخل کیا گیا تو بادشاہ الفانسودہ م نے مسیحی عربی سے دیا کو طبیطلہ (Table) میں اکٹھا کیا، ان علمانے الفانسوجداول (Table) تیار کیے جو تین صدیوں تک رائے کرے۔

اگرچہ یورپ احیاء العلوم کے لیے عرب مسلمانوں کا احسان مند ہے لیکن ان علوم وفنون کے علاوہ جو مسلمانوں کا احسان مند ہے لیکن ان علوم وفنون کے علاوہ جو مسلمانوں نے یورپ کودیئے گئی اور عناصر بھی کام کررہے تھے جن کی اپنی اہمیت ہے اور وہ بھی احیاء العلوم کی تحریک کو تقویت بخشتے رہے لیکن قابل ذکر بات یہ ہے کہ سیحی تعصب اور ہے دھرمی کے باوجود غرنا طر، قر طبہ اور سیوال (Savile) کے علوم وفنون پیرس، آکسفور ڈ اور کیمبرج آپنجے۔

تحريك احياءًالْعلوم كا آغاز

تیرہویں صدی عیسوی میں یورپ ایک لمبے خواب سے جاگا اس وقت یکاخت علم کی تڑپ پیدا ہوئی اور دور دراز علاقوں میں لوگ علم کے بھو کے نظر آنے گئے۔ بیطلب پہلے بھی نہتی لیونارڈ و Leonardo da vinci) (63) شالی افریقہ سے عربی ہندسے لایا۔

البرٹس میکنس (Albertus magmusst. 1206-1280) (64) ایک جیدفلسفی نے ارسطو کی

شرح اس وقت کی مروجہ سائنس لیعنی فلکیات، جغرافیہ، نبا تات، حیوانات اور طب کے حوالہ سے کی ۔ بینٹ تھامس اکو نیاس (65) جوالبرٹس میگنس کا شاگر د تھا اس نے مدرسیتی فلسفہ کو منطقی بنیادوں پر منظم کیا۔ وہ بطلیموں کے نظام کا گنات کو تسلیم کرتا تھا اور گواس کا فلسفہ مشاہدہ اور تجربہ کے خلاف تھا لیکن اس میں منطق اس قدر کوٹ کوٹ کر بھری ہوئی تھی کہ وہ رومن کیتھولک چرج کے لیے سرکاری حیثیت اختیار کر گیا۔ بینٹ اکویناس کا اصل منشابیتھا کہ وہ ارسطوی اور اسلامی علم کی مطابقت میسی الہیات سے ظاہر کرے اور وہ اس کوشش میں کس قدر کا میاب ہواوہ اس کے فلسفہ کی مقبولیت سے ظاہر ہوتا ہے۔

اس وقت بڑے بڑے گرجا ہے گئی یو نیورسٹیاں بنیں۔ راجر بیکن (Roger Bacon) (66) (Roger Bacon) بیدا ہوا۔ راجر بیکن کا وجود سائنس کے لیے نعمت غیر مترقبہ ثابت ہوا۔ اسی دور میں لوگوں میں ریاضیات کا شوق بڑھ جاتا ہے اس کی وجہ لیونارڈو، جارڈ بینس نیمورلیس (Jordanus Nemoraus) اور راجر بیکن ہیں لیونارڈوکی تعلیم باربری (Bar bary) میں ہوئی جہاں اس کا باپ بطور کمرشل ایجنٹ کام کرتا تھا۔ وہاں سے لیونارڈوکی تعلیم باربری (780-850) (67) کے الجبرااور عربی ہندسوں سے واقفیت ہوئی۔ اٹی واپس آکراس نے ایک کتاب (Liber Arabic) کھی جس میں تفصیل سے اس نے بیدونوں چیزیں بیان کیس اور لیورپ کو ایک کتاب دوسوسال تک ریاضیات کے میدان کو ان سے آشنا کیا۔ مدعامیہ کا کم لاطین نسل علم میں پیچھے ندرہ جائے۔ یہ کتاب دوسوسال تک ریاضیات کے میدان میں شاہ کار بھی جاتی تھی۔ الجبرا میں اس نے جیومیٹری کے طریقے استعال کیے اس نے تیجے اعداد (whole میں شاہ کار بھی کور، مربع اور معنی اس نے جیومیٹری کے طریقے استعال کیے اس نے تیجے اعداد (Methods کی تھی۔ اس کا پیتہ جمیں کسور، مربع اور مکعب کے جذر سلسلہ (Progression) اور غلط مفروضہ کے اصول (Methods کی تھی۔ میں سے خاہر ہوتا ہے کہ جب مسلمانوں نے سکندر بیہ میں تھی۔ کیا تو بونا نی تہذیب کے کچھ آثار باقی تھے۔

تجربی سائنس کی تاریخ میں بیکن کانام سرفہرست ہے اس کااستاد رابرٹ گروسے ٹیسٹ -Robert بھر بی سائنس کا دلدادہ تھا۔اس نے عربی حکما Grosseteste c.1169-1253) تھا جوریاضیات اور تجربی سائنس کا دلدادہ تھا۔اس نے عربی حکما (Philosophers/Scientists) کی کتابیں پڑھ رکھی تھیں۔ بیکن خود بھی پیرس کی یو نیورسٹی میں پڑھتارہا جواس زمانہ میں یور پی علم فن کا گہوارتھی یہاں اس نے الہیات (Theology) کے مضمون میں ڈاکٹریٹ کی ڈگری لی۔فارغ التحصیل ہونے کے بعدوہ آکسفورڈ پڑھانے لگا یہاں ایک لیبارٹری تھی جس میں کیمیا پر تجربے کے جاتے تھے۔ یہیں سے وہ' جادو' اور' کالے علم' کے لیے بدنام ہوگیا ،اسے آکسفورڈ یو نیورسٹی سے زکال دیا گیا

اور پیرس بھیج دیا گیا جہاں اسے بڑی سختیاں جھیلی پڑیں۔1266ء میں اس نے تین کتابیں، جن کے نام بیں موجہ قرار opus tertium اور opus minus, opus majus کھیں۔ پوپ نے اس کی کتابیں ممنوعہ قرار دی دیں اور اسے جیل بھیج دیا گیا جہاں وہ موت سے ایک سال پہلے رہا ہوا (مسیحی فدہبی جہالت وتشدد کا شعلہ بھتے پھر بھڑ کتا ہے)۔

اس زمانہ کی اہم کتابیں پانچ سوسال تک جھپ نہ کیں وجہاس کی بیتھی کہ وہ عوام الناس کی فہم وفراست سے بالا تھیں، پڑھے لکھے لوگ بھی انہیں ٹھیک طرح سمجھ نہیں سکتے تھے۔ ان کے مصنفین کو جادوگر کہہ کرجیل میں بند کروادیتے تھے۔ بیکن بڑی فہم کا مالک تھا۔ اس نے پیش گوئی کی کہ جہاز میکا نکی طاقت سے چلیں گے اور گاڑیاں بغیر گھوڑ وں کے چلیں گی جواس کے بعد یوری ہوئیں۔

ڈانٹے ایلیگیری (Dante Alighieri c.1265-1321) (68) کے بغیر دور وسطیٰ کا ذکر نامکمل رہے گا۔ یہ دوروسطیٰ کا نابغہ روزگارہے اس کے شعروں نے نصرانی تعصب کومسلمانوں کے خلاف بھڑکا نے اوراحیاء العلوم کی تحریک میں نمایاں کر دارا داکیا۔ اس نے سائنس پر کتاب بھی کھی جس کا نام ہے نیانی اور زمین کے بارے میں (On water and the Earth) یہ کتاب دراصل ایک سوال کا جواب تھی ۔ سوال تھا کہ آیاز مین کا کوئی حصہ یانی سے او پر ہے۔

اپی شہرہ آفاق اور بدنام زمانہ، رسوائے عالم (اسلامی دنیا میں) نظم Divine Comedy میں کھل کراسلام اور پیغمبراسلام کے بارے میں اپنی خباشت اور بغض کا اظہار کرتا ہے۔ اس بدبخت نے محمد کریم صلی اللہ علیہ وسلم کواپنے ساتھی عمر کے ساتھ جہنم میں زنجیروں سے بندھا ہوا دکھایا ہے۔ بعد میں مسیحی دنیانے اس نظم کی بنیا د پر شلیح و شام کواپنے ساتھی عمر کے ساتھ جہنم میں زنجیر مسلم دنیانے اس نظم کوشاہ کا رادب Master Piece of ڈرامے بنا کر اسلام کا خوب مذاق اڑایا۔ شاید غیر مسلم دنیانے اس نظم کوشاہ کارادب Literature) کی مسلم انوں کوڑا نے سے بجاطور پر شکایت ہے کہ اس نے محمسلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں گستاخی کی ہے۔ بات ہور ہی تھی Divine Comedy کی ۔ اس نظم میں وہ ارض مرکزی (Geo-centric) فلکیات اور علم النجو م کوشلیم کرتا ہے۔

### (44) تحریک احیاءالعلوم پرنظر بازگشت

چودویں صدی عیسوی میں پورپ ایک نہایت ہی دلچیپ اور اہم تحریک سے دوجار ہوا۔ یہ تحریک احیاء العلوم کی تھی۔ جس سے ایک نیاشعور ابھرااور پورپ نئی ڈگر پر بڑااس سے پہلے ہم بیان کرآئے ہیں کہ اس سلسلہ میں صلببی جنگوں نے سب سے اہم کردارادا کیا کیونکہ ان سے پورپ کا جمود ٹوٹا اور اس کا رابطہ ہیرونی دنیا سے قائم ہوا۔ دوسر نہبر پرعر بی اور یونانی علوم کی بازیافت اور اس سے عقلی میدان میں بے پناہ وسعت کا ہونا اور تیسر نہبر پر راجر بیکن کی نجر بی سائنس اور ڈانٹے کا شعری سرمایہ۔ لہذا درج بالا مطالعہ سے اس دور (نشاۃ ثانیہ) کی درج ذیل فکری اور عملی خصوصیات سامنے آتی ہیں۔

1 يونانى اورروى علوم كودين علوم پرترجيح دينا\_

2 چونکہ عوام پر مذہبی رنگ ابھی غالب تھا اس لیے عموماً خدا کے وجود کا انکار نہیں کیا گیا لیکن خدا پر ایمان محض رسمی چیز بن گیا۔

3 آخرت سے بھی انکارنہیں کیا گیا مگرزندگی کا مظمعُ نظر محض دنیا بن گئی اس رحجان کی بہترین مثال راجر بیکن ہے جسے''سب سے پہلا جدید مفکر'' کہا جاتا ہے۔

4 یہ خیال بھی اسی زمانے میں مقبول ہوا کہ خدا کی دو کتابیں ہیں،ایک Word of God یعنی انجیل مقدس اور دوسری Work of God یعنی فطرت ۔اور کہنے لگے انجیل کو فطرت کے مطالعے کی روشنی میں سمجھنا حیا ہے یہ نقط نظر گلیلہ کا بھی تھا۔

5 فطرت کے حسن کی طرف بھی خاص توجہ دی گئی۔انسان کا فریضہ قرار پایا کہ فطرت کے حسن اور دنیا کی رنگینیوں سے یوری طرح لطف اٹھالو یعنی نفس پرستی کواصول زندگی بنایا گیا۔

6 مطالعہ فطرت کاطریقہ بھی راجربیکن نے مقرر کردیا جس چیز کو' سائنسی طریق کار' کہاجا تا ہے وہ اس سے شروع ہوا۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ چیز ول کی حقیقت صرف مشاہدے اور تجربے سے معلوم کی جاسکتی ہے۔ اس سے براہ راست منطقی نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ جو چیز مشاہدہ نہ کی جاسکے اور حسی تجربے میں نہ آسکے وہ حقیقی نہیں۔ یہ سوچ بعد میں کیارنگ لائی مختاج بیان نہیں۔

7 نشاۃ ٹانیہ غیردین (Secular) بنیادوں پر ہوئی اور آ ہستہ آ ہستہ دین اور عقیدے سے بالکل دور ہوتی چلی گئی، یہاں تک کہ سیحیت سے پہلے کی یونانی اور رومی میراث کی طرف بلیٹ گئی یعنی جاہلیت جدیدہ تاریک دور سے پہلے کی دوبروی جاہلیتوں کی طرف بلیٹ گئی اور مجھا ہے کہ ہم تاریکی سے روشنی کی طرف آگئے۔

**€45**€

نشاۃ ثانیہ کے ساتھ ہی ساتھ یورپ میں ایک اورتح یک کا تعارف ہور ہاتھا جس نے مذہبی تعلیمات کوجڑ سے اکھاڑ چینئنے میں اہم کر دارا دا کیا اس کا ذکر بھی ناگزیہ ہے۔ انسانیت برستی (Humanism)

نشاۃ ثانیہ کے آغاز ہی میں لوگوں میں تعلیم حاصل کرنے کی تڑپ پیدا ہو چکی تھی جس کے نتیجہ میں لویورسٹیاں قائم ہونے لگی تھیں۔ایک طرف تو بڑے کالج اور لوینورسٹیاں اٹھ کھڑی ہوئیں اور دوسری طرف اس علم سے وابسٹگی ہوگئی جو پیٹراک (Petrarck c.1304-1374) کے نام سے منسوب ہے۔ شروع میں یہ احیاء تواد بی اور فلسفیانہ تھا لیکن بعد میں چونکہ لاطبی زبان میں ارسطوا ور دیگر سائنسدانوں کے تراجم ہونے گئے یہ احیاء تواد بی اور دیگر علوم وفنون میں بھی ہوا۔ جیسے ستر ہویں صدی میں ڈانے کانام بڑاا ہم ہے اسی طرح چودویں صدی میں پیٹراک کانام ہے۔ بیاٹی کاشاعرا ورعالم تھا اس نے یونانی اور دمی تصانیف پڑھنے پڑھانے پر ذور دیا۔ اس کی بدولت اٹلی میں علوم کا احیاء ہوا۔ اگر چہ پیٹراک دوروسطی کا ہے کین اس کا ذہمن جدید تھا۔ اپنے علم وضل اور مطالع سے اس نے احیاء العلوم کی راہیں ہموار کیں۔اپنے ہم عصروں کو ماضی سے وابسۃ کر کے انسانیت پرتی کی ترکی کے کوتھ یہ ہے۔ اس نے احیاء العلوم کی راہیں ہموار کیں۔اپنے ہم عصروں کو ماضی سے وابسۃ کر کے انسانیت پرتی کی ترکی کے کوتھ یہ ہے کوئی بلکہ ایک قدم اور آگر بڑھرکرانسان نے کرسکتا ہے کوئی بالا تربستی ایسی نہیں جس کی اطاعت اس پرواجب ہو۔

انسائیکلو بیڈیا برٹینیکا میں لکھاہے:

"Humanism was initiated by secular men of letters. Its predecessors were men like Dante and Petrarch. the fall of constantinople in 1453 provided Humanism with a boost, for many eastern scholars fled to Italy, bringing with them important books and manuscripts and a tradition of Greek scholarship. Humanism had several significant features. First, it took human nature in all of its various manifestations and achievements as its subject. second, it emphasized the dignity of man. In place of the medieval

ideal of a life of penance as the highest and noblest form of human activity, the humanists looked to the struggle of creation and the attempt to exert mastry over nature. Finally, Humanism looked forward to a rebirth of a lost human spirit and wisdom. The effect of Humanism was to help men break free from the mental strictures imposed by religious orthodoxy, to inspire the free inquiry and criticism, and to inspire a new confidence in the possibilities of human thought and creations." (69)

یعنی چند ہے دین علاء نے استحریک کا آغاز کیا۔ سقوط قسطنطنیہ کے بعد سیحی علاء یونانی علوم کی کتب لے کراٹلی پہنچے، جس سے تحریک کومہمیز ملی۔ استحریک کا زورانسانی وجود کی عظمت پرتھا انسانی عقل وشعور کوسب سے بلند مقام پر فائز کیا گیا استحریک نے مذہبی نظریات کی زنچیریں توڑنے میں اہم کر دارا دا کیا اور آزادانہ تحقیق و تنقید (چاہے وہ خدا کے بارے میں ہو) پرزور دیا۔ انسانی صلاحیتوں اور عقل کونیا اعتماد عطا کیا۔

Helican Encyclopediac Dic. of Ideas

"Humanism: belief in the high potential of human

nature rather than in religious or transcendental values." (70)

انسانیت پرستی یفتین رکھتی ہےانسانی فطرت کی اعلیٰ صلاحیتوں پر نہ کہ مذہبی یاالہامی اقدار پر..... یعنی استحریک نے انسان کومرکز مان کر باقی ہرطرح کی اقدار دہدایات کاا نکار کر دیا۔

ہیومنزم کے پیروکار اورعلم بردا رکیونکہ یونانی، لاطینی لٹریچر کے طلبا تھے۔ اس لیے ان پر یونانی، لاطینی شعراء، ڈرامہ نویسوں، فلسفیوں تاریخ نویسوں اور ماہرین لسانیات کی تعلیمات کابراہ راست اور گہرا (incalculable) اثر تھا۔ لہذاوہ کلا سیکی Ideals اور قوانین سے گہراشغف رکھتے تھے۔

It ہیومنزم جب یورپ میں پروان چڑھی تو زیادہ نمایاں اور مذہب بے زاری کی راہ پر گامزن ہوگئ crown of انسان کو sought to dignify and ennoble man. اس کے متشددین کے نزدیک انسان کو sought to dignify and ennoble man. قراردیا گیاشکسپئیر (William shakespeare 1564-1616) (پنے مشہور

ڈرام Hamlet میں ڈرامہ کے ہیرو Hamlet کی زبان سے درج ذبل الفاظ اداکر تاہے:

".......What a piece of work is man. How noble in reason, infinite in faculty, In forming and moving how express and admirable in action, How like an angel in apprehension, How like a god. The beauty of the world. The paragon of animals." (72)

The Penguin Dic. of Literary terms and Literary Theory کے درج ذیل الفاظ قابل غور ہیں:

"Humanism turned out to be a form of philosophy which concentrated on the perfection of a wordly life, rather than on the preparation for an eternal and spiritual life." (73)

ہیومنزم (مختلف ادوار سے گزرتے ہوئے) فلسفہ و (زندگی) بن گئی جس نے اپنی توجہ دنیاوی زندگی کی شخصیل پرمیذول کر لی اورابدی ( دائمی ) وروحانی زندگی سے کنارہ کشی اختیار کرلی۔

آپ نےغور کیا! کہ پہلے توانسان کومرکز توجہ بنایا گیا پھرانسان کوہی خدا بنا کراس کی دنیاوی آسائشوں کی تکمیل کوعبادت/بندگی قرار دےلیا گیااورزندگی کامقصد دنیاوی جنت تخلیق کرنا قرار پایااورروحانیت اور آخرت کا کھل کرا نکار کردیا گیا۔

ہیومنزم کے تصورات وعقا کد (beliefs) نشاۃ ثانیہ کے ادب پر چھائے رہے فیسیو (Erasmus ہیومنزم کے تصورات وعقا کد (Pico della c.1463-1494)،ایراس مس Sir thomas ہائی کو (Guilloume Budec. 1468-1540)،ایراس مس Sir thomas کلیوم بوڈ لے (Guilloume Budec. 1468-1540)،سرتھا مس (Montaigne جنہوں نے یوٹو پیا کا تصور دیا تھا) اور موثنین ) more c. 1478 - 1535 کمایاں انسان پرست (Humanists) شخصیات ہیں۔

اب تک اس دور (نشاۃ ٹانیہ) کے جتنے خصائص بیان ہوئے ہیں اور پھر ہیومنزم کاذکر کیا گیا ہے ان میں ایک چیز مشترک ہے بعنی فرد کی اہمیت کا اثبات ۔ بعد میں جدیدیت کی روح یہی نفس پرستی یا انفرادیت پرستی قرار پائی مذہب ہویا اخلاقیات ادب ہویا ساجیات واقتصادیات ہر جگہ آخری معیافرد اور اس کے تجربے کو سمجھا گیا ہے

۔گزشتہ پانچ سوسال میں مغرب نے گمراہی کی جتنی شکلین پیدا کی ہیں وہ سب اسی انسانیت پرسی یا انفرادیت پرسی کے نیج سے نکلے ہوئے برگ وبار ہیں ۔ یہی وہ اصول ہے جونشاۃ ثانیہ کی تحریک کارشتہ''تحریک اصلاح دین' کے نیج سے نکلے ہوئے برگ وبار ہیں ۔ یہی وہ اصول ہے جونشاۃ ثانیہ کے فوراً بعد بلکہ اسی دوران ہی''اصلاح دین' کی تحریک شروع ہوگئی تھی۔

## تحریک اصلاح دین (Reformation)

جیسا کہ ہم رومن تہذیب کے ذیل میں ذکر کرآئے ہیں کہ سیحت پر رومن تہذیب کاس قدراثر تھا کہ رومن کیتھولک کلیسانے بھی انتظامی محکمے کی شکل اختیار کرلی تھی۔ اس لیے نظم ونسق اور مالیات کے معاملے میں خرابیاں پیدا ہونالازمی تھا۔ یہی وجہ ہے کہ ان خرابیوں کے خلاف وقا فو قاً احتجاجی صدابلند ہوتی رہی لیکن پندرویں، سولویں صدی کے آتے آتے یورپ کے حالات پہلے سے نہیں رہے تھے۔ عقل پرستی اور ہیومنزم کی تحریکییں شروع ہو چکی تھیں، جس نے لوگوں کو مذہب کے خلاف سوچنے کا موقع فراہم کر دیا تھا، لیکن سب سے طاقتورا حتجاجی صدا مارٹن لوتھ (74) کی تھی۔ تحریک اصلاح دین کے آغاز کے مارٹن لوتھ (74) لیکٹر ڈرییر نے لکھا ہے کہ:

''نینٹ جیٹن نے لوقھر سے کہا تھا کہ'' تجھاکواس بات پرایمان لا ناچا ہیے کہ یہوع مسیح کے خون کا ایک قطرہ کل بنی نوع انسان کے کفارہ ذنوب کے لیے کافی ہے باقی جس قدرخون باغ میں اورصلیب پر گراوہ پاپائے روما کور کہ میں ملا، تا کہ اس نجات کی روشنی میں'' تذکرات الغفر ان' (Indulgences; remissions of punishment for sin.) کھے جاسکیں۔''اب آزادی خیال کی ہوا چلنے گئی تھی اس لیے جیٹن کی اس ہرزہ سرائی کو اس دلیر جرمن راہب نے حقارت سے ردکردیا۔ معصیت پر خط عفو کھینچنے کے لیے تذکرۃ الغفر ان کی فروخت کے ناپاک اور شرمناک طریقہ کی ابتداء ان اساقف نے کی تھی جنہیں اپنی اوباشیوں اور عیاشیوں کے ناپاک اور شرمناک طریقہ کی ابتداء ان اساقف نے کی تھی جنہیں اپنی اوباشیوں اور عیاشیوں کے باتھ بروانہ مغفرت ہی بھی کر روپیہ وصول کرتے تھے اس طرح'' اصلاح دین' کی فوری محرک پروانہ مغفرت ہی تھی کے کیکن زیادہ عرصہ نہ گزرنے پایا تھا کہ سبب اصلی بھی جو اس کس مکش کی روح رواں تھا ظاہر ہوگیا۔

حقیقی بحث جس پراس تمام جدوجهد کادارومدار تهایتهی که "آیا انجیل کی حقیقت کادارومدار کلیسا

پے یاکلیسا کی حقیقت کا دارو مدار انجیل پر؟ بالفاظ دریمعیاری کا ماخذ ہے تو کونسا؟" ڈریپر مزید کھتا ہے:

'' پھرواقعات کا سلسلہ چل نکتا ہے لوٹھر کا وٹن برگ (Witten berg) (75) کے گرجا کے دروازے پر 95 مسائل کا نصب کرنا۔اوراس جرم کی جواب دہی کے لیے روماطلب کیا جانا۔ اس کا پاپا کو بہ لکھ بھیجنا کہ آپ اس وقت حقیقت حال سے خالی الذہن ہیں۔ اس پر بدعت اورزندقہ کا الزام لگا یا جانا۔ ذاتی رائے کے استحقاق (انا جیل کے احکام کے اجتہاد کے بارہ میں) پراختلاف۔ 1520ء میں لوٹھر کا سیحی جماعت سے خارج کیا جانا بہتمام واقعات ایسے ہیں جو سیحیت میں دوفر قول کیتھولک اور پروٹسٹنٹ کی مستقل آ ویزش کا سبب بن گئے۔' (76)

پوپ لیو (Leo) کوجلد ہی معلوم ہو گیا کہ لوتھر کی پیدا کی ہوئی تحریک فروخت تذکرات الغفر ان کے منافع کی بابت چندشوریدہ سراور دنیا داریا دریوں کا جھٹڑا ہی نہیں ہے بلکہ اس کی تہہ میں بہت زیادہ اندیشہ ناک اور نتیجہ خیز اسباب چھپے ہوئے ہیں۔ چنانچہ اس نے پوری پاپائی قوت کو باغی جماعت کی سرکو بی پرصرف کرنا شروع کر دیا۔ پاپائے روما کے اس جوڑ توڑنے وہ خوفناک اور تباہ کن لڑائیاں چھڑوا ئیں۔ جنہوں نے سالہا سال تک پورپ میں فتل وخونریزی کا ہنگامہ بریا کیے رکھااور سیحی اقوام میں مستقل عداوتوں کا بیج بودیا۔

واقعہ بینٹ برتھالومیو1572ء نے جس میں فرانسسی پروٹسٹٹوں کاقتل عام ہوا یورپ کومبہوت وسراسیمہ کردیااور کیا پروٹسٹنٹ کیارومن کیتھولک سب کے جسم پر رو نگٹے کھڑے ہوگئے۔ غدارانہ بدعہدی اور وحشانہ خونریزی کے لحاظ سے بیواقعہ تاریخ عالم میں اپنی مثال آپ ہے۔(77)

اصلاح کنیہ (Reformation) کالبلب بیمسله تھا کہ بائبل پرسیجی المذہب محض کی ہدایت کے لیے کافی مکتفی ہے اور یہی مسله تمام پروٹسٹی کلیسیاؤں کے مسلمات میں داخل ہوگیا۔ روایت کی بنامنہدم ہوگئ اور بیام سلم کرلیا گیا کہ ہر محض کو بذات خود فرہبی معاملات میں رائے قائم کرنے کاحق حاصل ہے۔ غرض یہ خیال عام طور پر پھیل گیا کہ ہر محض کو بذات خود فرہبی معاملات میں رائے قائم کرنے کاحق حاصل ہے۔ غرض یہ خیال عام طور پر پھیل گیا کہ دی و وباطل میں تمیز کرنے کارستہ ترانسان کے لیے کھل گیا۔ سادہ لفظوں میں یوس تجھیے کہ لوتھ نے یہ دعوی کیا کہ دینی معاملات میں پوپ کا مکمل اقتد ارغلط ہے خدانے انجیل انسانوں کی رہنمائی کے لیے نازل کی ہواور ہر عیسائی کی نجات کا دارو مدار اس کے انفرادی ایمان اور اعمال پر ہے اس لیے ہر آ دمی کوئی پہنچتا ہے کہ براہ راست خدا کا کلام پڑھے اور اپنی فہم کے مطابق اسے سمجھے، خدا اور بندے کا تعلق براہ راست ہے اور پادر یوں کو درمیان میں آنے کاحق نہیں ہر آ دمی کا فیصلہ خود خدا کرے گا۔ چنانچے ہر فر دکو یہ اختیار حاصل ہے کہ دینی معاملات

میں انفرادی طور سے خود ہی فیصلہ کرلے۔ یعنی مارٹن لوتھر نے فر دکوذاتی اجتہاداور تفسیر بالرائے کی پوری آزادی دے دی اور دینی معاملات میں ہرشم کے استناد سے انکار کر دیا (یہی نظریہ اسلامی متجد دین کے ذریعے اسلامی فکر میں داخل ہوا۔)

لوقر کی پروٹسٹنٹ تحریک کی پشت پناہی جرمنی کے چھوٹے چھوٹے بادشا ہوں نے کی اس میں ان کا سیاس مفادیہ تھا کہ روم کے کلیسا کا دینی اور سیاس کر دارختم ہوجائے تو وہ مطلق حکمر ان بن جائیں گے۔ چنا نچہ سولویں صدی سے رومن کیتھولک کلیسا کی مرکزیت ختم ہونے گئی اور پروٹسٹنٹ ملکوں میں قومی کلیسا قائم ہونے گئی اس کا مطلب صاف ہے کہ دین قومیت اور سیاست کے تابع ہوگیا دین میں فردکی خود مختاری اور آزادی کا اصول قائم ہوگیا تو مغرب میں گراہیاں برھتی چلی گئیں اورخودرومن کیتھولک لوگ بھی ان سے متاثر ہوئے بغیر نہرہ سکے۔

پروٹسٹنٹ تحریک کی کامیا بی سے بینہ بھھ لینا چاہیے کہ بیلوگ فراخ ذہن اور روشن خیال تھے ہیں ، بلکہ یہ بھی استے ہی متعصب اور عقل و تحقیق کے دشمن تھے جتنے کیتھولک اوران کو جہاں بھی اقتد ار ملااپنے مخالفین کی ایذ ارسانی (persecution) میں رومن کیتھولکوں سے بھی بڑھ گئے ڈاکٹر ڈریپر لکھتا ہے:

''لوتھراورمگنگھان نے جواصلاح کنیسہ کے بانی مبانی تھے عزم کرلیا کہ فلسفہ کوکلیسا کی سرحد سے خارج کردیا جائے۔لوتھر کا بیان تھا کہ ارسطو کی تصانف کا مطالعہ بے سود ہے۔ارسطو پرسب وشتم کا اس نے جو جھاڑ باندھا ہے وہ صنعت تبرا کی ایک انو تھی صنف سمجھا جاسکتا ہے۔ چنانچہ آپ لوتھر نے اس ضمن میں یوں گو ہرافشانی فرمائی ہے' اس میں ذراشک نہیں کہ یہ ملعون ابدی وشقی ازلی ہے ،حبیثا نہ ہرزہ سرائی کا موجد ہے،سرگروہ شیاطین ہے ، فلسفہ کا ایک حرف نہیں جانتا ۔جھوٹا ہے۔فریبی ہے۔ دغا باز ہے۔ بھتنا ہے۔ ببراہ ہے۔فس پرست ہے۔عیاش ہے اس کے پیروکار،ٹڈیاں ہیں۔رینگنے والے کیڑے ہیں۔ مینڈک ہیں۔جو کیں ہیں۔

ڈریپرمزیدلکھتاہے:

''پروٹسٹٹوں کے نزدیک اختلاف رائے ایساجرم تھاجس کی پاداش میں سزائے موت دی جاتی تھی۔ اسی جرم کی پاداش میں سینٹ کیلون نے سرویٹس کوجنیوا میں زندہ جلادیا۔ سروٹیس کا جرم صرف اس قدرتھا کہ اس کے عقائد فلسفیانہ تھے یعنی اس کا خیال بیتھا کہ سیحیت کے اصل عقائد نیقیا (Naiceae) کونسل کے انعقاد سے پہلے ہی مٹ بچکے تھے۔ اس عقیدے کی پاداش میں سروٹیس کودھیمی آنج پر کباب کی طرح بھون ڈالا گیا۔'(78)

حقیقت ہے ہے کہ یہ تحریک کیتھولک مذہب میں اصلاح کے نام پر ہریا ہوئی تھی لیکن تعصب، جہالت اور تشدد میں کیتھولک مذہب سے دوقدم آ گے نکل گئی۔ نتیجہ پورپ کی گمراہی اور مذہب بے زاری کی صورت میں نکلا۔ سائنس کے مدمقابل پہلے ایک تریف لیعنی کیتھولک چرچ تھا اب دوسرا تریف پروٹسٹنٹ چرچ کی صورت میں سامنے آیا۔ سائنس کو ایک بار پھرکڑی پابندیوں کا سامنا کرنا پڑا یعنی وہ اپنے پاؤں تورات کی اس چا در کے مطابق سامنے آیا۔ سائنس کو ایک بار پھرکڑی پابندیوں کا سامنا کرنا پڑا یعنی وہ اپنے پاؤں تورات کی اس چا در کے مطابق کی بیا نے پرابھی تک مجبورتھی جوطول میں پروکرسٹیز (Procrastaze) کے ضرب المثل والے فولا دی پلنگ سے کم بیتھیں۔' (79)

#### عقلیت برستی کا دور

یدورتقریباستر هویں صدی کے وسط سے شروع ہوکراٹھارویں صدی کے وسط تک چلتا ہے۔
ستر هویں صدی کے وسط تک یورپ یہ طے کر چکاتھا کہ انسان کی جدوجہد کا میدان یہ مادی کا نئات ہے اور انسان
کا مقصد حیات محض تسخیر کا نئات ہونا چا ہے۔ راجر بیکن نے مطالعہ فطرت کا طریقہ بھی مقرر کر دیا تھا۔ اب سوال یہ
تھا کہ انسانی صلاحیتوں میں سے کون می صلاحیت ایسی ہے جو تسخیر کا نئات کے لیے زیادہ مفید ہو تسکی ہے۔ اس دور
کے انسان نے یہ فیصلہ کیا کہ 'عقل'' کیونکہ یہی چیز سارے انسانوں میں مشترک ہے جواسے دوسری مخلوقات کا حاکم
بناتی ہے، لہذا یہ طے کرلیا گیا کہ انسان کی راہنمائی بس عقل کرسکتی ہے۔

بستح یک کوعقلیت پیندی (Rationalism) کہا گیا . Dictionary کے مطابق:

"Rationalism: The doctrine that human reason unaided by divine revelation, is an adequate or the sole guide to all attainable religious truth."(80)

لینی بی عقیدہ کے عقل انسانی ساوی وحی کے بغیرتمام مذہبی صداقتوں کے حصول کے لیے واحدر ہنما ہے۔ عقلیت پیندی آ ہستہ آ ہستہ مغرب کے اساسی اصولوں میں شامل ہوگئی اہل مغرب کے نزدیک عقلیت پیندی انسانیت کی معراج اور مادی ،اخلاقی اور روحانی کمال وآ سودگی کالازمی وسیلہ ہے۔

عقلیت پیندی کا آغاز فرنج فلاسفر ڈیکارٹ (1650-1650)(81) سے ماناجا تا ہے ڈیکارٹ نے انسانی وجود کی تعریف ایک مشہور لاطین فقرے میں یوں کی ہے:

. (Cogito ergo sum ( I think, there fore I am) ومزيد کهتا ہے:

Commonsense is the most widely distributed commodity in the world, for every one thinks himself so well endowed with it." (82)

لیعنی عقل عام دنیامیں سب سے ارزاں (عام ) جنس ہے۔ کیونکہ ہرکوئی خود ہی سوچہا ہے اس لیے وافر مقدار میں اس سے نوازا گیا ہے۔

گویااس کے نزدیک وجود کا انحصار ذہن پر ہے۔ یہاں پیسوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر آدمی نہ سوچ تواس کا وجود باقی رہے گایا نہیں؟ دلچسپ بات ہیہے کہ خود ڈیکارٹ سے ایک آدمی نے یو چھا کہ:

''میرے کتے کے بارے میں آپ کی کیارائے ہے؟ ڈیکارٹ کے ہم عصر فرنج مفکر پاسکل Pascal کے انسان کے Thinking Reedl قرار دیا۔ یعنی انسان کے وجود کو جانور کی سطح سے بھی نیچ اتار دیا۔ (مغرب کی ساری جسم پروری کے باوجود مغربی فکر میں جسمانیت سے گھرانے اوراسے تقیر سمجھنے کار تجان خاصاقوی ہے اس لیے مغربی معاشرے میں جسمانی تذکیل کے شرمناک مناظر عام دیکھنے کو ملتے ہیں۔) غرض جسم اور روح ، ما دے اور روح کو ایک دوسرے سے الگ کر کے ڈیکارٹ نے مغربی فکر کوالی الجھن میں ڈال دیا ہے، جس سے باہر نکلنے کی کوئی صورت نظر نہیں آتی اور مغربی ذہن ہر مسکلے پر روح اور مادے تضادیا تقابل ہی کے لحاظ سے غور کرتا ہے عقلیت پیندی کا دعوی ہے کہ انسان کی عقل ہی علم حاصل کر نے کا واحد ذریعہ ہے ان کے مطابق عقل سے مرا ددو چیزیں ہیں:

(1) چند بدیمی سچائیاں (2) قیاسی منطق (Deductive Logic) کے ذریعہ ان سے اخذ کی گئ تفصیلات عقل کل حقیقت کا احاطہ کرتی ہے بلکہ جو کچھ عقل کے احاطے میں آسکے وہی حقیقت ہے باقی محض وہم وخیال ہے عقلی طریقہ سے مرتب ہونے والا بیان حقیقت کا صحیح اور جامع بیان ہے۔

عقل کوحسول علم کا واحد ذریعہ ماننے میں دو پیچید گیال (complications) پیدا ہوتی ہیں: اولاً چونکہ عقل حقیقت کی فوق المادہ سطح کا بہت ناقص ادراک کر پاتی ہے۔ چنانچہ اس پرحصر کرنے کالازمی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ حقیقت کی ان سطحول یعنی خدا۔ ملائکہ، جنت وجہنم روح انسانی ،ملکوت السمو ات وغیرہ ان سب کا انکار کر دیا جائے۔ ثانیاً عقل خودا پنی حقانیت پردلیل نہیں رکھتی۔ چنانچہ زیادہ اساسی ذرائع علم یعنی وحی والہام وغیرہ کا انکار کرنے کے نتیجہ میں عقل کے اجزاء کو ملے بعد دیگر ہے ترک کرنا پڑتا ہے اور ذائع علم ،مشاہدے اور پھراس کا بھی معیار زیادہ ناقص شکلوں میں گراتے ملے جانا پڑتا ہے۔

مغرب کی تاریخ میں یہی ہوا۔ عقلیت ببندی نے اٹھارویں صدی کی نام نہاد روش خیالی (Enlightenment) (84) تک آتے قدا کا حتمی انکار کردیا۔ قطع نظر اس کے اسے لاالوہیت (85)(Atheism) کہا گیایا لا ادریت (Agnosticism) (86)البتہ عقلیت ببندی کے اس تمرہ وہ فاسد سے مغرب کوفکر کی بجائے خوشی ہی ہوئی کیونکہ وہ کم از کم چارسوسال قبل ہی خدا بیزاری میں مبتلا ہو چکا تھا۔

کیک عقلیت پیندی کے دوسرے نتیج یعنی عقل اوراس سے حاصل ہونے والے علم کی گھٹی ہوئی حیثیت نے مغرب کوروحانی کرب اورعلمی دفتوں میں مبتلا کر دیا۔مغربی مفکرین نے جوں جوں ڈیکارٹ کی عقلیت بیندی کے دعووں کا محض عقلی بنیادوں پر جائزہ لیا۔ انہیں یہ دعوے بے بنیا دنظر آنے گئے۔ ما**ں اگرانہوں نے وحی والہام** کوذرائع علم کے طور پرتسلیم کرلیا ہوتا توعقل کے استحکام کا ثبوت پالیتے ، گووہ عقل علم کا واحداور بنیا دی وسیلہ ہونے کی بجائے متعدد ذرائع میں سے ایک ٹانوی ذریعہ قراریاتی ۔ لیکن عقلیت پہندی میں چونکہ عقل برستی کے مثبت داعیے سے زیادہ نہیں تو کم از کم برابر شدت میں انکاروحی وکشف کامنفی داعیہ موجود ہے،اس لیے مغربی مفکرین اس نہج سے عقل کے لیے حاصل ہونے والی حمایت وتائید سے محروم رہے۔عدم ثبوت کی وجہ سے عقلی ذریعہ م کے اجزاءایک ایک کر کے ترک کرنا پڑے اور بیسویں صدی کے نصف آخرتک آتے آتے ڈیکارٹ کی عقلیت بیندی کی جگہ ایک یاس انگیز تجربیت (Empiricism) (87) نے لے لی۔جس کےمطابق عقل یااس کے معذرت کیش مترادف لفظ ''(common sense) اوراس سے تائید حاصل کرنے والے تنظیمی علوم (Formal sciences) یعنی منطق (Logic) اورریاضی (Mathematics) کا کردار صرف اتناہے کہ حسی تجربه (Sense Experience) سے حاصل ہونے والے احساسات (Perceptions) کومنظم کرکے انہیں زیادہ واضح، قابل قبول اور منفعت بخش بناسکے ۔مزید براں یہ کہ بیمنظم حسیات اس بات کی کوئی ضانت نہیں دیتے کہ ان کے پیچھے کوئی حقیقت ہے جس کی وہ آئینہ داری کررہے ہوں۔ ظاہرہے اس بنیاد پر حاصل ہونے والاعلم کا ئنات نەتۇ گېرااور جامع ہوگااور نەيقىن ہى پيدا كرسكےگا۔

پھر بھی مغرب کے مملی قائدین یعنی سائنسدان اور سیاستدان عقلیت پیندی ہی کے قائل ہیں ،خواہ اس کی حثیت کتنی ہی گر بھی مغرب کے علمی اور ثقافتی علماء (Scholars) نے عقلیت پیندی کے نقص کومسوس حثیت کتنی ہی گر بھی ہو۔البتہ مغرب کے علمی اور ثقافتی علماء (Scholars) نے عقلیت پیندی کے نقص کومسوس کرتے ہوئے عدم عقلیت (88) اہتمان اولیا کی نہج اختیار کرلی۔ (اور یہ بھی دور مابعد جدید کا ایک فکری مظہر ہے۔) جس کا سب سے بڑا مظہر وجودی فلسفہ (Existentialism) (89) ہے۔لیکن اس باس وافلاس کی قبولیت کے پیچھے بھی وہی عقلیت پیندی سے وفاداری کام کرر ہی ہے۔ چونکہ 'محقل' کے علاوہ کوئی ذریعہ کم نہیں قبولیت کے پیچھے بھی وہی عقلیت پیندی سے وفاداری کام کرر ہی ہے۔ چونکہ 'محقل' کے علاوہ کوئی ذریعہ کم نہیں

**§**54**§** 

ہے اور یہ ' عقل' ' حقیقی معرفت نہیں بخش سکتی ، اس لیے نہ حقیقت کوئی شے ہے ، اور نہ معرفت کا امکان ہے ، اس پر بحث آنے والی ہے۔

حقیقت ہے ہے کہ مغرب کی عقلیت پہندی کے پیچے خدا بیزاری جیبی ہوئی ہے۔ یورپ کا انسان پہلے خدا بیزار ہوا۔ اور خدا کو فکر و ٹل سے دورر کھنے کے لیے عقلیت پہندی بعد میں ایجاد کی ۔ جیسا کہ ہم پیچے لکھ آئے ہیں کہ مغرب نے اپنا فکری سرمایہ یونان وروم سے اخذ کیا۔ اس لیے مغرب کے فکری امام آج بھی سقرا طا، افلاطون اور ارسطو وغیرہ ہی سمجھ جاتے ہیں۔ لہذا اگر مطالعہ کیا جائے تو پتہ چاتا ہے کہ عقلیت پہندی کی ابتدائی سے ہوئی۔ ارسطو (Aristotle 384-322 Bc) (90) کی فکر میں مادہ پرستانہ عقلیت پہندی کی ابتدائی پر چھائیاں نظر آنے گئی تھیں۔ بعد کے فلسفیوں نے اس رجان کو آگے بڑھایا پھر عیسائیت کی آمد نے مادہ پرستانہ تو کو این نظر آنے گئی تھیں۔ بعد کے فلسفیوں نے اس رجان کو آگے بڑھایا پھر عیسائیت کی آمد نے مادہ پرستانہ تو تو عوام نے بھی تھی گرفتار ہوگئے اور مادہ پرتی میں گرفتار ہوگئے اور مادہ پرتی میں گرفتار ہوگئے اور مطلق شکل دے دی گئی۔ چنانچے عقلیت پیندی تو محف اینزاری اور دنیا پرتی مال کو این کا اس داعیہ کارفر ما ہے۔ حالا نکہ بیمادہ پرتی جس نے پانچو یں صدی قبل میں ہراٹھایا اور پدر ہو یں صدی عیسوی کا اصل داعیہ کارفر ما ہے۔ حالا نکہ بیمادہ پرتی جس نے پانچو یں صدی قبل میں عیس سراٹھایا اور پدر ہو یں صدی عیسوی کیل اور دومانیت میں اپنے کمال کو پینچی۔ یورپ کے ناقص نہ ہب، میں اپنے کونانی وروی بت پرتی اور بعدازاں تح لیف شدہ میسے یہ کی وجہ سے اس داعیے کو تقویت بھی ملی اور روحانیت کیم علی اور روحانیت کے مقابلے میں ایک آسان فتح بھی حاصل ہوئی۔

## انقلاب فرانس (French Revolution)

فرانس کے جمہوری انقلاب نے محض فرانس پرہی اثرات مرتب نہیں کیے بلکہ اس تاریخی واقعہ سے پورا یورپشد بدطور پرمتاثر ہوااور نیتجاً مشرقی اورافریقی مما لک پربھی اس کا اثر پڑا یعنی انقلاب فرانس نے براہ راست دنیا پراثر ات مرتب کیے۔ یہ واقعہ تو 1790ء کے قریب ہوا اور بادشاہ کوئل کر کے جمہوری حکومت قائم کردی گئ تھی لیکن اصل اہمیت سزادی، جمہوریت، اور مساوات کے ان اصولوں کی ہے جواس کے پیچھے کام کررہے تھے۔ اس انقلاب کی تفصیل حسب ذیل ہے:

فرانسیسی انقلاب کادور 1789ء تا1799ء ہے۔اس دور میں فرانسیسی بادشاہت کا خاتمہ کردیا گیا اس انقلاب کی ابتداءتو محض ایک قانونی بادشاہت قائم کرنے کے لیے ہوئی تھی۔ یہ 1792ء کا واقعہ ہے۔لیکن انقلاب کے پرتشدد واقعات دوسری قوموں کے حملوں اور شدید تشم کے گروہی فسادات نے فرانس کوآخر کارجمہوریہ کا مرتبہ **€**55**⟩** 

(Status) دلوادیا۔ فسادات فروکرنے اورخون آشام دہشت کی حکومت (Reign of Terror) کوختم کرنے کے بعد فرنچ آرمی نے بیرونی دشمنوں پر بھی فتح حاصل کی۔ اورآ خرکار فرانسیسی فوج کے جرنیل نپولین (91) (Napoleon 1769-1821) نے 1799ء میں اقتدار پر قبضہ کرلیا۔

اس سے پہلے 5 مئی 1789ء میں بادشاہ نے جبٹیس بڑھانے چاہے تو حکومت کے ارکان (معززین، مران کلیسااور عوام) ورسیلز (versailles) میں جمع ہوئے۔ لیکن اندرونی خلفشار اور بادشاہ (Louis Xvi) کی جابرانہ حکومت کے خلاف عوام نے ہجوم کی صورت میں 10 اگست 1792ء میں پیرس میں شاہی محل پر جملہ کر دیا۔ اور علی از دہم کا اعلان کر دیا گیا 21۔ جنوری 1793ء کو پہلی فرانسیسی جمہوریہ کا اعلان کر دیا گیا 21۔ جنوری 1793 کولوئی شانز دہم (XVI) کوئل کر دیا گیا۔

انقلاب فرانس کانعرہ تھا۔ آزادی، اخوت، مساوات۔ اس انقلاب کوجمہوریت کی فتح سمجھا جاتا ہے کین مغرب کا تصور جمہوریت (Democracy) واضح طور پر سمجھ لینا چا ہیے Chambers Dictionary میں جمہوریت کی تعریف اس طرح کی گئی:

"Democracy: a form of Government in which the supreme power is vested in the people collectively, state of society characterised by recognition of equality of rights and privileges. political, social or legal equality." (92)

''جمہوریت،حکومت کی ایک شکل ہے جس میں اقتد اراعلیٰ مجموعی طور پرعوام کے پاس ہوتا ہے۔معاشرے کی ایسی حالت جس کی نمایاں پہچان حقوق کی مساوات ہوتی ہے۔ یہ مساوات سیاسی ،ساجی اور قانونی حقوق کی ہوتی ہے۔''

یعنی جمہوریت کی روسے طاقت کا سرچشمہ عوام ہوتے ہیں۔

ہمارے یہاں عموماً مغربی فکر سے متاثرہ حضرات یہ بات بلند بانگ دعووں سے کہتے ہیں کہ اسلام بھی جمہوریت اور مہبوریت دوالی جمہوریت اور مہبوریت دوالی اصطلاحات ہیں جن کا اسلامی لغت میں کچھا اور مطلب ہے اور مغربی کلچر اور فکر کی روسے بالکل ہی مختلف ہے۔ لہذا مغربی مساوات اور جمہوریت کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔ اس بارے میں یروفیسر حسن عسکری لکھتے ہیں:

"انقلاب فرانس کے وقت توبظا ہرآ زادی اور مساوات کا مطلب یہی تھا کہ 'عوام پر جبز ہیں ہونا چاہیے اور قانون کی نظر میں سب کا درجہ مساوی ہونا چاہیے۔'' مگران الفاظ میں جو مفہوم پنہاں تھاوہ آ ہستہ آ ہستہ ظاہر ہوا۔ مغرب والے اس بات کے قائل ہیں کہ 'سارے انسانوں کی جسمانی اور نفسیاتی ضروریات ایک میں ہیں' (93)

لیخی مساوات صرف جسمانی ضروریات یا معاشرتی ضروریات اورانہیں پورا کرنے کے حقوق کے لحاظ سے ہی نہیں بلکہ ہراعتبار سے سارے انسان مساوی ہیں۔ لہذا نسانوں کے درمیان درجہ بندی نہیں ہونی چاہیے۔ یہاں تک کہ دہنی استعداد کے لحاظ سے انسانوں میں جولازی فرق ہوتا ہے۔ اسے بھی یہ لوگ ماننے کے لیے تیار نہیں اسی اصول کی بناء پر یہ مطالبے ہوتے ہیں کہ ،سب لوگوں کوایک جیسا کھانا، کپڑا، مکان وغیرہ ملیں۔ اس سے بھی زیادہ مہمل مطالبہ یہ ہوتا ہے کہ سب کو تعلیم بھی ایک جیسی ملے ۔ اسی اصول کی بناء پر یہ لغومطالبہ بھی ہوتا ہے کہ دینی معاملات میں بھی سب کا درجہ مساوی ہونا چا ہیے اوردین کی تشری آئے بیرکاحق بھی سب کو مساوی طور پر ملنا چاہیے۔ معاملات میں بھی سب کا درجہ مساوی ہونا چا ہیے اوردین کی تشری آئے بیرکاحق بھی سب کو مساوی طور پر ملنا چاہیے۔ مگر مغرب والے اپنا 'جہوری' اصول اورا پنا' مساوات' کا تصور بھی چھوڑنے کو تیار نہیں۔ اس کا عملی نتیجہ یہ ہوا کم مغرب والے اپنا' جہوری' اصول اورا پنا' مساوات' کا تصور بھی چھوڑنے کو تیار نہیں۔ اس کا عملی نتیجہ یہ ہوا شعروا دب ہویا، فلسفہ یا خرب، ہرجگہ یہی مطالبہ ہے کہ جو بات ہو۔ ' عام آدی ' کے مطابق ہواوراس کی جسمانی شعروا دب ہویا، فلسفہ یا خرب، ہر چونکہ عام آدی اس سے خواتر کر عام آدی کی سطح پر آجا کیں استعداد نہیں رکھتا، اس لیے دوسروں سے کہاجا تا ہے کہ سب کے سب نیچا تر کر عام آدی کی سطح پر آجا کیں اور جو چیز عام آدی کی سمجھ میں نہ آئے۔ وہ فضول ہے اس لیے گزشتھ صدی کو ' عام آدی کی صدی' کا نام بھی دیا گیا۔

''عام آدی''کی پرستش کے ساتھ ساتھ''عام سمجھ ہو جھ' (Common sense) کی بھی ہوجا ہورہی ہے کہا یہ جارہا ہے کہ جو چیز عام سمجھ ہو جھ کے معیار پر پوری نہا ترقی ہووہ غلط ہے، یالائق توجہ ہیں۔اس لیے یہ خطرناک مطالبہ کیا جارہا ہے کہ جو چیز یں''عام سمجھ ہو جھ' کے دائر ہے سے باہر ہوں انہیں یا توختم کر دیا جائے یا کا نٹ چھانٹ کر عام سمجھ ہو جھ کے دائر ہے میں لے آیا جائے۔اس کا اثر ہمارے اسلامی معاشرے پر یہ پڑا کہ یہاں بھی مطالبہ کیا جانے لگا کہ''اسلام میں کوئی الیسی بات نہیں جو عام آدمی کی سمجھ میں نہ آئے۔ یا عام آدمی کو بھی اسلامی معاملات/مسائل کی تعبیر وتشریح کا اتناہی حق ہے جتناعلاء کو' اس کے پیچھے یہی فرہنیت کا رفر ماہے۔

غرض جمہوریت اورمساوات کےاصولوں کوسیاست ،معیشت اور قانون کے دائروں میں محصور نہیں رکھا گیا

www.KitaboSunnat.com

چ57) بلکهان دائروں میں بھی عائد کر دیا گیاجہاں ان کا دخل نہیں ہونا چاہیے۔ فصل سوم جدیدیت (Modernism)

انگاش میں (Modern) کا لفظ عموماً (Traditional) کے مقابل بولا جاتا ہے اور اس سے مراد موجودہ دور کا ربحان اور فیشن ہوتا ہے۔

Chambers Dictionary کے مطابق:

"Modern:Characteristic of present or recent time:not ancient or medieval: in education mainly or wholly concerned with subjects of other than Greek and Latin"

اور Modernism کی Entry کے تحت درج ہے۔

"Modern usage, expression or trait: modern spirit or character: a tendency to adjust christian dogma to the results of scince and criticism" (94)

جدید، دورحاضریا موجودہ زمانہ کی خصوصیت کو کہتے ہیں۔قدیم یا دور وسطی کا نہ ہوتعلیم میں اس سے مرادتمام ترایسے مضامین جو بونانی یالا طبی نہ ہوں۔

اورجدیدیت:

''جدیداستعال،طریقه اظهاریارسوم،جدیدحوصله/عزم یا کردار مسیحی عقائد کوسائنسی اور تقیدی نتائج سے ہم آ ہنگ کرنے کارجحان''

The Penguin Dictionary میں مزید وضاحت اس طرح کی گئی ہے:

" A comprehensive but vague term for a movement (or tendency) which began to get under way in the closing years of the 19th c. and which has had a wide influence internationally during much of the 20th c. The term pertains to all creative arts, especially poetry, fiction, drama,

painting, music and architecture. There have been various theories as to when the movement (or its tendencies) was at its height (some suggest the 1920s for this) and as to whether the modernist movement is actually over. Some have suggested that modernism, as an innovative and revivifying movement, was played out by the late 1940s, and that it was then that postmodernism began" (95)

ایک جامع لیکن مبہم اصطلاح ہے جو اس تحریک (یا ربحان) کے لیے استعال ہوتی ہے، جس کا آغاز انیسویں صدی کے اختیامی سالوں میں ہوا۔ اس تحریک کا وسیع اثر بین الاقوامی طور پر بیسویں صدی میں زیادہ ہواتھا۔ یہ اصطلاح آرٹس، خاص طور پر شاعری فکشن، ڈراما، مصوری، موسیقی اور تغییرات تمام کو محیط ہے۔ اس تحریک کے دور عروج کے بارے میں مختلف نظریات ہیں۔ (بعض کے نزدیک 1920ء کے اردگرد کا زمانہ) اس بارے میں بھی اختلاف پایا جاتا ہے کہ' جدیدیت' کا اختیام کب ہوا۔ بعض تجویز کرتے ہیں کہ' جدیدیت' تخلیقی اور زندگی سے بھر پور تحریک کے طور پر 1940ء کے قریب سرگرم تھی۔ اور یہی وہ دور تھا جب' ما بعد جدیدیت' کا آغاز ہوگیا''

#### جدیدیت کیاہے؟

مابعد جدیدیت /پس جدیدیت دراصل جدیدیت کے رقمل کا نام ہے۔اس کیے اسے سمجھنے کے لیے ضروری ہے کہ جدیدیت کو مجھا جائے۔جسیا کہ ہم نے. The Penguin Dic کے حوالے سے ابھی پڑھا ہے کہ جدیدیت دراصل ان نظریاتی ، تہذیبی اور ساجی تحریکوں کے مجموعہ کا نام ہے جو 17 ویں اور 18 ویں صدی کے بورپ میں روایت پیندی (Traditionalism) اور کلیسائی استبداد کے رقمل میں پیدا ہوئیں۔

اور جب'' جدیدیت' کے رجمان کا آغاز ہواتو یہ وہ دورتھا جب یورپ میں کلیسا کاظلم اپنے عروج کو پہنچ چکا تھا (اور جس کے بارے مین تفصیلاً تذکرہ ہو چکا ہے۔ ) تنگ نظر پادر یوں نے قدیم یونانی فلسفہ اور عیسائی معتقدات کے امتزاج سے کچھ خود ساختہ نظریات قائم کرر کھے تھے۔ اور ان نظریات کے خلاف اٹھنے والی کسی بھی آواز کو وہ مذہب کے لیے خطرہ سمجھتے تھے۔ شاہی حکومتوں کے ساتھ گھ جوڑ کر کے انہوں نے ایسا استبدادی نظام قائم کر رکھا تھا جس میں کسی بھی آزاد ملمی تحریک کے لیے کوئی گنجائش نہیں تھی۔

دوسری طرف سین کی اسلامی تہذیب کے ساتھ طویل تعامل (Interaction) کی وجہ سے عیسائی دنیا میں بھی حریت فکر کی ہوائیں آنے لگی تھیں۔ قرطبہ اور غرناطہ میں حاصل شدہ تجرباتی سائنس کے درس رنگ لار ہے تھے۔ اور یورپ کے سائنس دان آزاد تجربات کرنے لگے تھے'' حریت انسانی اور مساوات کے اسلامی تصور'' کے اثرات نے جنوبی اٹلی اور صقلیہ (Sicily) میں انسان دوسی اور ابعد میں انسانیت پرسی (Humanism) کی جدید تحریکیں پیدا کی تھیں۔ ان سب عوامل نے مل کر کلیسا کے استبداد کے خلاف شدیدر قبل پیدا کیا اور' جدیدیت'' کی تحریک شروع ہوئی۔ چونکہ اس تحریک سے قبل یورپ میں شدید نوعیت کی دقیانوسیت اور روایت پرسی کا دوردورہ تھا۔ اس لیے اس تحریک نے پورے عہد وسطی کو تاریک دور ( Dark ) میں اور دورہ کے اس کے اس بھی کے دور کیا اور دورہ کے اس کے اس تحریک نے کہد وسطی کو تاریک دور کیا۔ شدید اور دوایت پرسی کا دوردورہ تھا۔ اس کے اس تحریک نے بیندی اور عصبیت کے خلاف جدو جہد کرتے رہے کہ کہ دور کیا اور دانے ہوگئی۔ میں اور خصبیت کے خلاف جدو جہد کرتے کرتے ہے کہ کہ بیا در ذہبی معتقدات ہی کے خلاف ہوگئی۔

عقلیت پرسی (Rationalism) کی ذیل میں ہم پاسکل، مانسٹکیو، ڈیدارات، وسلی، ہیوم اور والٹیر وغیرہ جیسے مفکرین کا تذکرہ کرآئے ہیں،ان مفکرین نے بھی عقل کی لامحدود بالادسی اور واحدسر چشمہ علم ہونے کے تصور کو

عام کیااور یہی عقلیت پرسی بعد میں جدیدیت کی بنیاد بن۔ چنانچہ سابقہ مباحث کی روشنی میں ہم جدیدیت کی تعریف یوں کر سکتے ہیں: جدیدیت وہ روشن خیالی اور انسانیت پرسی ہے جو کسی بھی ہستی کی بالاوسی اور روایت (Tradition) کو مستر دکرتی ہے اور صرف معقل اور سائنسی علوم ہی کی (Authority) کو سلیم کرتی ہے۔ یہ اس مفروضے پر قائم ہے کہ سچائی اور معنی کا واحد منبع (Source) خود مختار فرد کی عقل ہے۔ کارتیسی (Descarts) اصول: فکر کردم پس ہستم۔

جدیدیت کی تحریک نے قوم پڑتی اور تو می ریاستوں کا تصور بھی عام کیا۔انھی افکار کے بطن سے جدید دور میں جمہوریت (Democracy) نے جنم لیا۔اور پورپ اور شالی امریکہ کے اکثر ملکوں میں خودمختار جمہوری قومی ریاستیں قائم ہوئیں۔

معاشی محاذیراس تحریک نے اول تو سر مایہ دارانہ معیشت اور نے صنعتی معاشرے کو جنم دیا جس کی بنیاد ایڈم سمتھ (Adam Smith) کی معاشی فکرتھی جوصنعت کاری ،آزادانہ معیشت اور کھلے بازار کی پالیسیوں سے عبارت تھی۔ نے صنعتی معاشرے میں جب مزدوروں کا استحصال شروع ہوا تو جدیدیت ہی کیطن سے مارکسی فلسفہ پیدا ہوا، جوایک ایسے غیر طبقاتی ساج کا تصور پیش کرتا تھا، جس میں محنت کش کو بالا دستی حاصل ہو۔

اخلاقی محاذ پراس تحریک نے افادیت پرسی (Utilitarianism) کاتصور عام کیا، جس کا خلاصہ یہ تھا کہ اخلاقی قدروں کاتعلق افادیت سے ہے۔ جورویے معاشرے کے لیے فائدہ مند ہیں، وہ جائز اور جوساج کے لیے نقصان دہ ہیں، وہ ناجائز رویے ہیں۔ اور یہ کہ افادیت اخلاق کی واحد کسوئی ہے۔ افادیت کے تصور نے قدیم جنسی اخلاقیات اور خاندان کے روائتی ادارے کی افادیت کو چینج کیا ، جس کے نتیج میں جدید اباحیت (Permissiveness) کا آغاز ہوا۔

جدیدیت ہی کیطن سے نے صنعتی معاشرے میں نسائیت (Feminism) کی تحریک پیدا ہوئی، جو مردوزن کی مساوات کی علم بردارتھی۔اورعورتوں کو ہر حیثیت سے مردوں کے مساوی مقام دلانااس کا نصب العین تھا۔

انقلاب فرانس ، برطانیہ میں جمہویت کی تحریک،امریکہ کی آزادی کی تحریک اور اکثر پورپی ممالک کی تحریک بیات کے اکثر تحریکیں جدیدیت کے ان افکار ہی ہے متاثر تھیں۔ ۲۰ ویں صدی کے آتے آتے پورپ اور شالی امریکہ کے اکثر ممالک ان افکار کے پر جوش مبلغ اور داعی بن گئے۔

جدیدیت کے متعلق چند بنیادی نکات مندرجہ ذیل ہیں:

ا۔ انسان کا ننات کا مرکز وتحور ہے۔ (Anthropocentricity) ۲۔ آزادی بنیا دی آئیڈیل ہے۔ (Freedom is ideal) ۳۔ مساوات بنیا دی قدر ہے۔ (Equality is basic value) ۳۔ عقلیت بحثیت معیار۔ (Reason is the criterion)

## جدیدیت کی خصوصیات:۔

اس مقام پرہم جدیدیت کی ماہیت کواس طرح شبیجے کی کوشش کریں گے کہاس کا لا دینیت یا ندہب دشمنی (Anti Religion Secularization) سے گہراتعلق واضح ہوجائے۔ (i) حق (Truth) کوجاننے کے دوذ را کع/ماخذات:۔

یجے ہم کا زہوا تو اصل میں سیجی مفکرین کی یہ کوشش تھی کہ کہی نہ کی طرح کھنے ہیں کہ ابتداء میں جب جدیدیت کی تحریک کا آغاز ہوا تو اصل میں سیجی مفکرین کی یہ کوشش تھی کہ کہی نہ کسی طرح کھنے تان کر بائبل کی تعلیمات اور سیجی عقائد کو جدید سائنسی تحقیقات ہے ہم آہنگ کر سیس لیکن اس کوشش میں جب بری طرح ناکا می کا سامنا کرنا پڑا تو جدیدیت نے ایک نیارخ اختیار کرلیا۔ اور بدر بحان تھا نہ جب نے زاری اور بعد میں انکار مذہب لہذا جدیدیت کی فکر مذہب کے خلاف بعناوت ہے۔ اس لیے انتہائی سوچ سمجھ کر مفکرین اور فلاسفہ نے جدیدیت سے پہلے کے دور کو تاریک دور (Dark ages) کہا۔ کیونکہ اس دور میں علیت (Epistemology) مذہب سے آرہی تھی لیکن عیسائیت کا دعوی تھا اور وی کھا تھا کہ سے ان کہ سے ان سے جسائیاں جان ہیں دیا بلکہ صرف دریافت کر سکتا ہے وی کے ذریعے اور اگر آپ نے وی کا انکار کیا تو آپ سے ان نہیں جان سکتے۔ (یہی سامی ادیان کا مشتر کہ موقف ہے۔) جدید سوچ نے دعوی کیا کیا گہا تھا کہ سے ان تک بہنچنے کے لیے وی کوئی آخری ذریعہ ادیان کا مشتر کہ موقف ہے۔) جدید سوچ نے دعوی کیا سائی اس کے باس ایسے ذرائع (Faculties) ہیں جن پر انحصار کر کے وہ تی کو جان سکتا ہے۔ مشلاً عقل (Intuition) مشاہدات (Observations) وغیرہ حصول حق کے لیے کا فی جو جان سکتا ہے۔ مشلاً عقل (Experiments) مشاہدات (Observations) وغیرہ حصول حق کے لیے کا فی جیں۔ اس کے لیے سی خارجی ذریعے کی ضرورت نہیں۔ (Experiments) مشاہدات (Encyclopedia of philosophy میں۔ اس کے لیے سی خارجی ذریعے کی ضرورت نہیں۔ اس کے لیے سی خارجی ذریعے کی ضرورت نہیں۔ (Encyclopedia of philosophy میں۔ اس کے لیے سی خارجی ذریعے کی ضرورت نہیں۔

"One of the most and lasting achievements of modernism in all its manifestations is the devaluation of the premise that we occupy an 'objective' reality accesible to but independent of

human percrption" (99)

لہذا جدیدیت پرست حق (Truth) تک رسائی کے لیے دوقدروں پرایمان رکھتے ہیں یعنی ان کے نزد یک ان دوقدروں کواپنائے بغیر حق تک رسائی ممکن نہیں:

(۱) آزادی (Freedom): ہرانسان کلمل طور پر آزاد ہے کہ وہ اپنے خیر وشرکے پیانے جیسے چاہے بناسکتا ہے۔ (۲) عقل (Rationality): خیر وشرکے پیانوں کے لیے بطور کسوٹی عقل کی دلیل دینا ہوگی۔ یعنی آزادی کا نصب العین عقل ہی کے ذریعے ممکن ،انسان آزاداسی وقت ہوگا جب وہ اپنی عقل (Faculty of Reason) کو استعال کرے۔ ڈاکٹر ایکن ٹورین (Alain Touraine) کے الفاظ ہیں:

"Modernity is not based upon one single principle ......it is the result of a dialogue between reason and subjectivity" (100)

(ii) جدیدیت انسان کی کامل خدائی (آزادی) کااعلان: میدیدیت انسان کی کامل خدائی (آزادی) کااعلان: جدیدیت خواهشات نفسانی جدیدیت خواهشات نفسانی کی الوہیت کا اعلان ہے، اس کے خیال میں بیتمام خواهشات (Subjective) کہلاتی ہیں ۔اسے (subjectivism) کی الوہیت کا اعلان ہے، اس کے خیال میں بیتمام خواهشات (Subjective) کہلاتی ہیں ۔اسے (subjectivism) کی کہاجا تا ہے ۔ لیعنی اس فکر نے انسان کوخدا کا درجہ دے دیا۔ Encyclopedia of Philosopy

"To be autonomous is to be free in th sense of self governing and independent' (101)

(iii) خدا، موت، زندگی کوصرف عقل کے ذریعے جانے کا دعویٰ:۔
جدیدیت نے انسان کو اہمیت دی اس لیے کہ یہ خود مختار ہے اور عقل کی (Faculty) سے ہمکنار
ہے۔اس لیے اس فکر کی ایک خاصیت یہ بھی ہے کہ یہ (Anthropocentric) ہے یعنی انسانی تناظر میں حقیقت
کا ادراک کرتی ہے۔اس لیے انہوں نے عیسائیت کا ردکیا اور مابعد الطبیعیاتی حقائق (Realities) کو عقل کے ذریعے جانے کا دعویٰ کیا۔
کورنیلیا کلنگر (Cornalia Klinger) کورنیلیا کلنگر (Cornalia Klinger)

"This cleavage between reason, rationality or objectivity

**√ 63**√

on the one hand, and the subject, the collective and individual selfhood or subjectivity on the other, occurs in the aftermath of the decline of a concept of transcendence that shaped the metaphysical wordview of christianity" (102)

(iv) ندہب اور خدا کے بارے میں تشکیک وا نکار:۔

جب مابعد الطبیعیاتی حقائق کوعقل کی کسوٹی پر کسنے کا رواج چل نکال تو نتیجہ مذہب اورخدا کے بارے میں تشکیک اور بعد میں دونوں کے انکار کی صورت میں نکلا۔ لہذا اس تح یک (جدیدیت) نے مذہبی محاذ پر الحاد اور تشکیک کوجنم دیا۔ والٹیر (Voltair Francois 1694-1778) (103) چیسے الحاد کے علمبر داروں نے مذہب کا کلیتًا انکار کردیا۔ جبکہ پریگل (Wilhelm Friedrich 1770-1831) (104) جیسے متشکک مذہب کوتو تسلیم کرتے ہیں کیکن اسے عقل کے تابع بتاتے ہیں۔ اور مذہبی حقائق کو بھی دیگر عقلی مفروضات کی طرح قابل تغیر قرار دیتے ہیں۔ نطشے ( 104) میں دونوں کے درج ذیل اقتباس سے عقلی مفروضات کی طرح قابل تغیر قرار دیتے ہیں۔ نطشے ( 104) میں وہ لکھتا ہے درج ذیل اقتباس سے ظاہر ہے ، این تحریر ( 105) جیسافلسفی خدا کے بارے میں کیسا گتا خانہ نظر پیر کھتا ہے درج ذیل اقتباس سے ظاہر ہے ، این تحریر ( The Death of God ) میں وہ لکھتا ہے:

"New struggle......God is dead; but given the way of men,there may still be caves for thousands of years in which his shadow will be shown".

"The conditions for God.....God himself cannot exist without wise people".

"The christian conception of God, is one of the most corrupt conceptions of God arrived at on earth.God degenerated to the contradiction of life, instead of being its transfirguration and eternal yes; In God a declaration of **√64 √64** 

hostility towards life,nature,the will of life;God the formula for every lie about the next world. In God nothingness deified,the will to nothingness sanctified"(106)

برٹرینڈ رسل (Russell Bertrand 1872-1970) (707) انگریزفلسفی اورریاضی دان خدا کے بارے میں اپنی تشکیک کا اظہاران لفظوں میں کرتاہے:

''میں سمجھتا ہوں کہ جدید طبیعیات (Modern Physics)۔۔۔ خواہ کی مجھتا ہوں کہ جدید طبیعیات (Modern Physics)۔۔۔ خواہ کے کتنی ہی مبہم اور بے نام سی کیوں نہ ہو۔ مابعد الطبیعیات کی حیثیت سے کوئی گنجائش نہیں۔عوامی نقطہ نظر سے سائنس مجھنی فتح یاب ہے شاید بھی بھی نہ رہی ہو۔

جہاں تک میں جائزہ لے سکا ہوں اس مفروضے میں کہ کا ئنات کوخدانے تخلیق کیا ہے،کوئی سامان تسکین موجوز نہیں'' (108)

(v) جدیدیت مذہب دشمن ہے صرف عیسائیت دشمن نہیں:۔

درج بالا اقتباسات سے ذیلی طور پر اس بات کی بھی وضاحت ہوجاتی ہے کہ جدیدیت کا پروجیکٹ عیسائیت کورد کر کے ہی شروع ہوالیکن جدیدیت کا رجحان محض Anti christianity تک ہی محدود نہ رہا بلکہ یہ اپنے جو ہر (essence) میں مذہب رشمن ، خداد شمن اور وی رشمن (Anti Religion) ثابت ہوا۔ وجہ صاف ظاہر ہے کہ مذاہب میں اقدار وحقائق کا تعین انسان خود نہیں کرتا بلکہ حقیقت معروضیت ، حق اور خیر کو روایت ظاہر ہے کہ مذاہب میں روایت بھی وی کی ایک محرف شکل ہے جبکہ اسلام میں روایت بھی وی کی ایک محرف شکل ہے جبکہ اسلام میں روایت (Traditions) سے مراد حدیث رسول ایسٹی راوایت (Traditions) سے مراد حدیث رسول ایسٹی روایت (Traditions)

**€**65**⟩** 

Prophet) ہوتی ہے۔ اور اسلام میں جیت کے لحاظ سے قرآن کے بعد حدیث نبوی اللہ کا مقام ہے۔ اس بات پر مغربی مفکرین بھی اتفاق رائے قائم کر چکے ہیں کہ جدیدیت لاز ماً غیر مذہبی رویہ ہی رکھ سکتی ہے۔ کیونکہ اس کی علیت (Epistemology) انسان اور عقل ہے۔ جبکہ مذہب کی علیت وی ہوتی ہے۔ جو کہ انسان کے چاہئے یا نہ چاہئے اور انسانی عقل پر انحصار نہیں کرتا۔

"Losing hold in traditional religion as a consequence of secularization the subject is forced to take up the god-like position of a transcendental modal point in order to ensure the unity and totality of being and experience" (109)

مغربی مفکرین اس بات کا بھی اقر ارکرتے ہیں کہ جدیدیت کی فکر جو کہ عقل کے ذریعے حق کے تلاش کا دعویٰ کرتی ہے بھی مذہبی قوت کو جس کو جدیدیت نے خیر باد کہہ دیا تھاعقل کے میدان کے ذریعے واپس نہیں لاسکتی۔جرگن ہمیر ماس (-Jurgen Habermas 1929) لکھتا ہے۔

"But the principle of subjectivity is not powerful enough to regenerate the medium of reason. The demotion of religion leads to a split which the Enlightenment cannot overcome by its own power" (110)

(vi) جدیدیت نے انسان کومر تبدانسانیت سے گرادیا:۔

جدیدیت کی تحریک کیونکہ (Anthropocentric) تھی لہذااس نے کا ئنات ، زندگی ، انسان اورخالق کا ئنات وغیرہ کے دائمی اورابدی سوالات کو انسانی عقل کے تناظر میں حل کرنے کی کوشش کی ۔ اس کا نتیجہ بید نکلا کہ ایک طرف تواس نے انسان کو خدا کے مرتبے پر فائز کر دیا۔ اور دوسری طرف انسانی خواہشات کی پیروی میں انسان کو محض Animal قرار دے کر انسانیت کے مرتبے سے بھی گرادیا۔

Modern Science and the )ا بنی کتاب (Williams Beck) بیروفیسرولیم بیک (Nature of Life) میں لکھتا ہے:

''جب ہکسلے (Huxley)نے انسان کے مورثِ اعلیٰ کے متعلق اپنے خیالات شائع کیے تو انسان کی مفروضہ تذلیل پر سوسال تک لوگوں کے منہ چیرت سے کھلے رہے۔اور پاک بازی **♦66**≽

اوراخلاق کے علم بردار چہ میگوئیاں کرنے لگے کہ سائنس اپنی حدود سے تجاوز کررہی ہے۔ فرائیڈ

کے سائنسی نتائج کے اعلان پر بھی ایبا ہی واویلا ہوا۔ بایں ہمہ مرورز مانہ کے ساتھ ارتقاء
اورنفسیاتی تجزیہ کے نظریوں نے مقبولیت عامہ حاصل کی حقیقت یہ ہے کہ ان دونوں نظریوں
نظریوں کے نقام انسانوں کی ثقافت، مذہب، کلچراورروز مرہ کے خیالات پر بے اندازہ اثر ڈالا۔ (111)
جدیدیت کے علم بردارا گرچہ برساتی مینڈکوں کی طرح بے ثمار دانشور سے لیکن تین دانشور عظیم وہنی انقلاب کا باعث بنے نظریہ ارتقاء ( Socialism/communism ) کا بانی چارس ڈارون، نظریہ اشتراکیت بعدید کا بانی سگمنڈ فرائیڈ۔ یہ اشتراکیت حدید کی تنیوں حضرات مغربی تہذیب جدید کے بنیادی معمار قرار دیے جاسکتے ہیں۔ ان کے پیش کردہ نظریات نے مغربی تینوں حضرات مغربی تو کہ کے کہ ان کے جائزہ کے بغیر دائش حاضر کے زدیک نظریہ حیات کی کوئی بحث مکمل نہیں خیالات کواس قدر متاثر کیا ہے کہ ان کے جائزہ کے بغیر دائش حاضر کے زدیک نظریہ حیات کی کوئی بحث مکمل نہیں

چارکس ڈارون (Darwin Charles Robert 1809-1882): \_

ڈارون نے نباتات وحیوانات کا برسوں گہرامطالعہ کیااورا پنے وسیع مطالعہ کے بعداس نے 1859ء میں مبداانواع حیات (Origin of Species) کے نام سے ایک کتاب شائع کی ہے۔ میں اس نے اپنا نظریہ ارتقاء (Theory of Evolution) پیش کیا۔ڈارون کے نظریات کا خلاصہ یہ ہے:

ارتقاء(Theory of Evolution) پیش کیا۔ ڈارون کے نظریات کا خلاصہ بیہے: 1۔ جانوروں میں توالدو تناسل کی رفتاراس قدر تیز ہے کہا گران کی نسلوں کا بہت بڑا حصہ سلسل ختم نہ ہوتار ہے توان کی تعدادنا قابل برداشت حد تک بڑھ جائے گی۔

2۔اس بے تحاشا بڑھتی ہوئی رفتار تولید کا لازمی نتیجہ یہ ہے کہ جانوروں میں جہدلبقاء (Survival of the Fittest) کا باعث بناکرتا ہے۔ بناکرتا ہے۔

3 ۔ ہمارا مشاہدہ ہے کہ ایک نوع کے جانوروں کے انفرادی جسموں کی ساخت میں قدرے اختلاف (Varition) ہوا کرتا ہے۔ بیاختلاف نسلوں میں خفیف لیکن مسلسل ردوبدل (Varition) کا باعث بنتا ہے۔

. 4 ۔ ۔ ماحول سے ہم آ ہنگی پیدا کرنے کے لیے جہدلابقا کی مسلسل کوشش سے اعضاء حیوانی میں جوخفیف ردوبدل پیدا ہوتا ہے وہی مفیدرد وبدل آنے والی نسلوں میں قدرتی انتخاب (Natural Selection)

کرتا ہے۔مفیدردوبدل کامسلسل اجتماع ہی باقی رہنے والی نسلوں میں عملِ ارتقاء (Evolution) کا سبب بنتا

ہے۔

5 ۔۔۔ارتقائی منزل طے کرنے کا یمل نہایت ست رفتار ہونے کی وجہ سے نظر نہیں آتا لیکن یمل نباتات اور حیوانات کی ہرنوع (Species) اور حیوانات کی ہرنوع (Species) اور حیوانات کی ہرنوع (جاری جلاآتا ہے۔

6 ۔۔ حیوانوں کے انواع واقسام کی اکثر کڑیاں اس قدر مسلسل اور مربوط نظر آتی ہیں کہ ایک نوع دوسری نوع کی ارتقائی کی ارتقائی شکل نظر آتی ہے۔ اور بیشلسل اس بات کی طرف رہبری کرتا ہے کہ انسان: بن مانس اور بندر کی ارتقائی شکل ہے۔ اور اس پوری ارتقائی کڑی کی ابتدائی کڑی کوئی واحد خلیہ (Cell) والاخود بینی ،کرم حقیر شکل ہے۔ اور اس پوری ارتقائی کڑی کی ابتدائی کڑی کوئی واحد خلیہ (111) والاخود بینی ،کرم حقیر (112)

گویا کرشمہ حیات ایک ارتفائی عمل ہے جوایک حقیر کیڑے سے شروع ہوکر حضرت انسان تک پہنچا اوراس السلام التفائی عمل کے تما تر اسباب حیاتیاتی کیمیا (Biochemistry) اورمیکانی (Mechanical) اصول عیں ۔عناصر کے کسی ابتدائی اورا تفاقی جوڑ توڑ (Chance) نے صرف ایک خورد بنی خلیہ حیات (Politice) بیں ۔عناصر کے کسی ابتدائی اورا تفاقی جوڑ توڑ (Chance) نے صرف ایک خورد بنی خلیہ حیات (Cell) بیدا کیا ۔جس میں حیات کی صلاحیتیں نمودار ہوئیں ۔حوادثِ زمانہ سے نبرد آ زمائی اور کروڑ وں سالوں کے مسلسل قدرتی انتخاب (Natural Selection) اور ارتفائی رجحان (Evolutionary Trend) نے اس کرمک ذی حیات (Life Cell) کو انسانی شکل تک ترقی دے دی ۔ ارتفاء کی مختلف منزلوں کے دوران جانوروں کی مختلف شکلیں وجود میں آئیں ۔جن میں سے بچھ موجود اور بچھنا بید ہیں ۔

لہذا ابتدائی اتفاق (Chance)، جسمانی ساخت میں ردوبدل (Natural Selection) کے نتیجہ میں بقا اصلح کی صلاحیت اوراحسن ردوبدل کے قدرتی انتخاب (Natural Selection) کے نتیجہ میں بقا اصلح کی صلاحیت اوراحسن ردوبدل کے قدرتی انتخاب (Survival of the Fittest) کے اصول نے بیسب کرشمہ کردکھایا۔ کسی پس پشت ذی اقتدار خالتی کی قدرت، ارادہ اور مقصد کے مفروضہ کے بغیر ہی کا نئات کا وجود اوراس کا ارتقاء اس طرح ثابت ہوجاتا ہے اور قدرت ، ارادہ اور مقصد کی چندال ضرورت نہیں رہتی۔ کا نئات میں حیات کے مختلف النوع مظاہروں کی اس توجیہ نے حیات انسانی کی ذہبی اور اخلاقی اقدار کا جنازہ نکال دیا۔ اور شرم وحیا مغربی معاشروں سے رخصت توجید نے حیات انسانی کی ذہبی اور اخلاقی اقدار کا جنازہ نکال دیا۔ اور شرم وحیا مغربی معاشروں سے رخصت ہوگئی۔ جدیدیت پیند طبعتیں مسرور ہوگئیں۔ انہیں اپنے میلان طبع کے مطابق کا نئات میں حیات کے وجود کی کیمیاوی (Justification) اور میکانی (Mechanical) کو جید (Missing) کر ایوں خاصہ منطقی اور سائنسی لبادے میں ملی لیکن افسوس ناک امریہ ہے کہ اس نظریہ کی کمزور اور (Missing) کر ایوں

**468** 

کودانستہ نظرانداز کردیا گیا۔ ڈارون کے نظریہ ارتقاء نے مادہ پرستی کواستحکام بخشا اورروحانیت شدید طور پر مجروح ہوئے ہوگئی۔انسان جب بنیادی طور پر ایک مادی مشین قرار پایا تو روح اورجسم کے جھڑے خود بخو د طے ہونے لگے۔روح کے وجود کا تصورسائنس کی نظر میں شروع سے ہی مشتبہ تھا۔اورایک واہمہ سے زیادہ کی حقیقت نہر کھتا تھا محتا جی ایک وجود کا تصورسائنس کی نظر میں شروع سے ہی مشتبہ تھا۔اورایک واہمہ سے زیادہ کی حقیقت نہر کھتا تھا محتاجی صرف اس بات کی تھی کہ جسمانی اور نفسیاتی عمل کی کوئی تشفی بخش توجیہ نہل رہی تھی۔جسمانی عمل کی توجیہ حیا تیاتی کیمیاء،میکانی اصولوں اور ڈارون کے نظر میہ ارتقاء نے پیش کی تو نفسیاتی عمل کے لیے ایک یہودی ڈاکٹر اور ماہر نفسیات نے بیڑا اٹھایا۔

سكمنڈ فرائيڈ (Freud Sigmund 1865-1939): ـ

فرائیڈ آسٹریا کے ضلع موراویا کی ایک چھوٹی سی بہتی فریل برگ (Freil Berg) کے ایک متوسط الحال یہودی گھرانے میں 1865ء میں پیدا ہوا۔ بنی اسرائیل حضرت یعقوب کے بعدا پنے آپ کوخدا کی برگزیدہ قوم سیجھتے آئے ہیں۔ 1865ء میں پیدا ہوا۔ بنی اسرائیل حضرت یعقوب کے بعدا پنے آپ کوخدا کی برگزیدہ قوم سیجھتے آئے ہیں۔ اور حضرت موئ کی موعود سرز مین (Promised Land) کاحصول ہمیشدان کے پیش نظر رہا ہے۔ وہ جہال کہیں رہے اسی نصب العین کے پیش نظر اپنی نسلول کو مناسب قومی تربیت دینے کے لیے علیحدہ اپنی محلے بنا کر سادے گھروندوں (Ghettoes) میں رہے۔ بنی اسرائیل کے افرادا یک بڑی تلخ حقیقت کا شکار ہیں ۔ پیدا ہوتے ہی ان کے کانون میں بیٹھونسا جا تا رہا ہے کہ وہ خدا کی پیندیدہ اور برگزیدہ قوم ہیں، ایک الی نسل جے دیدا تعالیٰ نے اپنی رحمتوں کے لیختص کرلیا ہوا ورجے دنیا کی دیگر اقوام پر فضیلت دی گئی ہو۔ لیکن آئی میس کھولئے علیہ موار ہوت کی سنجا لئے کے بعدوہ ہمیشہ یہی دیکھتے آئے ہیں کہ وہ دنیا کی مغضوب علیہ قوم ہیں۔ جیظم و تم کا تختہ مثل عقیدہ اور مشاہدہ کے اس بیٹن تفناد نے بنی اسرائیل کے سیجھ دار طبقہ میں ایک طرف خداسے مالیوں عصب کو۔ نتیجہ بیہ ہوا کہ بنی اسرائیل میں ایک طرف خداسے مالیوں اور لاد پنی ربحان کو اجا گرکیا اور دوسری طرف نسی تعصب کو۔ نتیجہ بیہ ہوا کہ بنی اسرائیل میں ایک طرف خداسے مالیوں کی جوش حامی میں دوت خدا کے منگر جوش حامی ہیں۔ وقت خدا کے منگر جوش حامی اور لئی میں اسرائیل میں ایک خوش حامی کی جوش حامی کھتا ہے۔ اور مذہبی اور نسلی طور پر کھڑ سیودی بھی۔ فرائیڈ کا سوائح نگار ڈاکٹر جوز کو دور انتیاز بھی اس ماحول کی پیداوار تھا۔ منگر خدا بھی اور نسلی طور پر کھڑ سیودی بھی۔ فرائیڈ کا سوائح نگار ڈاکٹر جوز کی دور کی میں نسلی تو کی کا مرائیڈ کا سوائح نگار ڈاکٹر جوز کیدور کی ایکھتا ہے:

''فرائیڈ خدااور حیات بعدالممات کے عقائد سے منکر ہی پروان چڑھاتھااوراس نے ان عقائد کی ضرورت بھی محسوس ہی نہیں کی لیکن وہ ہمیشہ اپنی سے و بن میں اپنے آپ کو یہودی سمجھتا تھا۔ اور اپنے یہودی ہونے کو بڑی اہمیت دیتا تھا۔ یہودیوں کے خلاف معمولی اشارہ سے

ہی غیر معمولی تا تر لینے کی یہودی حس،اس میں بدرجہ اتم موجود تھی اوراس نے بہت ہی کم ایسے لوگوں کو دوست بنایا جو غیر یہودی تھے۔وہ ایک ایسا دہریہ تھا جو بھی خدا کا قائل نہ ہوسکا''۔ (113)

ویانا میں فرائیڈ انیسویں صدی کے ربع آخر میں نفسیاتی بیاریوں کا ایک مشہور معالج تھا۔اس نے نفسیاتی بیاریوں کا ایک مشہور معالج تھا۔اس نے نفسیاتی بیاریوں کا ایک جدید طریقہ علاج دریافت کیا جسے نفیساتی تجزیہ (Psycho Analysis) کہا جاتا ہے۔فرائیڈ کے نفسیاتی نظریات کا خلاصہ بیہ ہے کہ:

1-انسانی نفس، جبلی جذبات (Instinctive Emotions) کے ہاتھوں میں ایک تھلونا ہے۔ حیوانی جذبات آزاد مظاہرہ کے متقاضی ہیں لیکن اخلاق اور تہذیب کی مصلحتیں ان پر قیود اور پابندیاں عائد کرنا چاہتی ہیں۔ ان غیر فطری پابندیوں کے تحت دیے ہوئے جذبات ذہن انسانی میں تھٹن پیدا کرتے اور بغاوت پر مائل ہوتے ہیں۔ لہذا وہ ایک نفسیاتی کشکش میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ تحت الشعور میں یہی غیر صحتمند کشکش نفسیاتی بیاریوں اور الجھنوں کا باعث بنتی ہے۔

2۔ فرائیڈ کے بیان کے مطابق انسانی ذہن تین حصول میں منقسم ہے۔ ایک شعور (Conscious) دوسراتحت الشعور (Sub Conscious)۔ شعور کے حصہ میں خارج سے تمام مشاہدات وصول ہوتے اور تحت الشعور کے ذریعہ لاشعور میں جا کر محفوظ ہوجاتے ہیں۔ تمام جذبات لاشعور میں موجود رہتے ہیں اور تحت الشعور کے راستے شعور تک انجر آنا چاہتے ہیں لیکن تحت الشعور میں عقل و تہذیب کا محتسب نگران موجود ہے وہ نامناسب جذبات کو شعور تک انجر آنے سے روکتا اور واپس لا شعور کی طرف دھیل دیتا ہے۔ اس طرح جذبات کا طوفان لا شعور میں ہی غیر شعور کی طور پر متلا طم رہتا ہے۔

3۔ نیند میں شعورنفس خوابیدہ ہوتا ہے۔ تحت الشعور کامختسب غافل ہوتا کے اور لاشعور میں مدفون جذبات کو کسی قدر آزادی کا موقعہ ملتا ہے۔ اس لیے وہ خواب میں اپنا مظاہرہ کرنے لگتے ہیں۔ فرائیڈ کے نزدیک تمام خواب امنگوں اور آرزؤوں کا مظاہرہ ہی ہوا کرتے ہیں۔ نفسیاتی اور غیر آسودہ خواہ شات کی تمثیلی شکلیں۔

4۔ فرائیڈ نے بتلایا کہ انسان کے تمام جذبات صرف ایک بنیادی جذبہ سے پیدا ہوتے ہیں اور وہ سب اسی ایک جذبہ کی ہی بدلی ہوئی شکلیں ہیں۔ وہ بنیادی جذبہ بتہوت جنسی کا جذبہ ہے۔ محبت ، نفرت ، غضب ، خوف ، ایثار ، امیدوغیرہ وغیرہ تمام جذبات ، جنسی شہوت ہی کے مظاہر ہیں۔ اور بہتمام ذیلی جذبات موروثی نہیں ہوتے۔ صرف جذبہ شہوت ہی جذبہ ہے۔ باتی جذبات بچہ کی نشو ونما کے دوران اسی جذبہ شہوت اور ماحول کے ردمل سے

پیداہوا کرتے ہیں۔

5۔ فرائیڈ کے نظریہ کے مطابق بچہ بیدائش سے قبل ہی جذبہ شہوت جنسی سے سرشار ہوتا ہے۔ بیدائش کے بعد اسی جذبہ کے تحت وہ اپنی ماں کی طرف راغب ہوتا ہے اور ماں کے ساتھ ناجائز جنسی تعلق (Incest) استوار کرنا چاہتا ہے۔ لیکن چونکہ ابھی وہ اس کی صلاحیت نہیں رکھتا اس لیے رفتہ رفتہ شہوت کا جذبہ ماں کی محبت کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ ادھر بچہ باپ کو اپنار قیب و کیھ کر اس سے نفرت کرنے لگ جاتا ہے۔ یوں غصہ اور نفرت کے جذبات جنم لیتے ہیں۔ معصوم بچہ کے متعلق اس تمام شہوانی واستان کا مجموعی نام فرائیڈ نے ایڈی پس کمپلیس (Complex ہیں۔ معصوم بچی اپنے کی کی واستان شہوت بیان کرتے ہوئے فرائیڈ نے بتلایا کہ معصوم بچی اپنے آپ کو قدرتی طور پرخسی شدہ (castrated) پاکر ماں سے نفرت کرنے گئی ہے کہ اس نے اسے ایسا عیب دارکیوں بیدا کیا۔ پھروہ اپنے باپ سے ویسے ہی نا جائز تعلقات قائم کرنے کی آرزو میں باپ کی گود میں سکون حاصل کرنے گئی ہے۔

بیٹے کو ماں اور بیٹی کو باپ سے مہم کرنے کا انکشاف فرائیڈ کی اہم تحقیقی دریافت (Discovery) کہلاتی ہے۔ اس کے بیان سے فرائیڈ کا مقصد یہ واضح کرتا تھا کہ انسان حیوان سے بھی بدتر حیوان (Brute, Beast) ہے۔ عفت، پاکیزگی اوراخلاقی قدریں مجض چنر مخصوص افراد کی انفراد کی خیال آرائیاں ہیں جنہیں عام فطرت انسانی سے دور کا بھی تعلق نہیں۔

6۔ فرائیڈ کے نظریات کے مطابق تمام اعلیٰ اقدار ،ایثار وقربانی کے قابل احترام جذبات ،ثقافت وکلچر کے بلند معیاراور مذہبی نظریات وعقا ئدسب سفلی شہوانی جذبہ جنسی ہی کی بدلی ہوئی شکلیں ہیں۔(115)

یہ ہے مخضر خلاصہ ان نفسیاتی نظریات کا جوفرائیڈ نے پیش کیے جنہیں پروفیسرولیم بیک نے فدکورہ بالاحوالہ میں ''سائنسی نتائج'' اور جن کے خلاف احتجاج کو ُواویلا' قرار دیا ہے۔ان نظریات نے ڈارون کے نظریہ ارتقاء کے ساتھ مل کرلا دینی اور مادہ پرسی کے رجحان کو پوری تقویت بخش ۔ فدہبی عقائد کو تو ہم پرسی بتلایا اور انسانیت کے اعلیٰ منزل مقصود کے خیال کو خام قرار دیا۔ڈارون کے نظریات نے انسان کی روحانی اقدار کو مجروح کیا اور فرائیڈ کے نظریات نے اخلاق حمیدہ پرتیر چلایا۔تو کارل مارکس نے سرمایہ دار اور مزدور کی شکش کو ہوادی ۔ اب ہم فدکورہ موصوف کے تعارف اور نظریات کو پیش کرتے ہیں۔

كارل ماركس (Marks Karl (Heinrich) 1818-1883):

کارل مارکس ایک جرمن نژادیہودی تھاجس نے صنعتی میدان میں سر مایہ داراور مز دور کی روزافزوں کشکش

کے مطالعہ کے بعد ''سرمانی' (Das capital) کے نام سے تین جلدوں میں ایک ضخیم کتاب کہ سی جس کا مرکزی خیال ہے ہے کہ ''ترقی پذیر تدن کے مشینی دور نے پیداوار کے ارزال میکانی طریقوں سے ایک طرف سرمایہ کے دیاں یہ ہے کہ ''ترقی پذیر تدن کے مشینی دور نے پیداوار کے ارزال میکانی طریقوں سے ایک طرف سرمایہ کہ دوہ سرمایہ داروں کے کارخانوں میں روزانہ اجرت پر مزدوری کیا کریں۔ جہاں انہیں پوری اجرت نہیں مل محتی سرمایہ داروں کے کارخانوں میں روزانہ اجرت پر مزدوری کیا کریں۔ جہاں انہیں پوری اجرت نہیں مل علق سرمایہ داروں کے خون الحذمت کا بڑا حصہ خود دبالیتے ہیں اوران کا خون چوس چوس کرموٹے ہوتے چلے جاتے ہیں کین مزدورا پی ناگز برضروریات زندگی کو بھی پورانہیں کرپاتے نہ بہی تعلیم ایک طرف تو افیون کا کرداراد اگر کے لوگوں کو مدہوش رفتی ہے دوسری طرف ند جب کے اجارہ دارسرمایہ داروں کے کارندے بن کرالٹا مزدوروں ایک دوروں میں کو میروشکر کی تنقین کرتے اور طبقاتی جدو جہد سے بازر کھتے ہیں۔ اس طبقاتی تضاد کالاز می نتیجہ یہ ہوگا کہ ایک نہ ایک دراری کے جس میں سرمایہ داری کے دوبارہ جنم لینے کا امکان ہی باقی نہ رہے۔ مارکس نے بتلایا کہ ارتقاء معیشت کا فطری قانون یہی ہے کہ بام عروج پر بہتی کہ کرسرمایہ داری خود ہی اپنی موت کا سامان بیدا کرے۔

مارکس اوراس کے ساتھی انیجلز نے اس انقلائی خیال کی مسلسل اشاعت کی اور مز دوروں کو سر مایہ دارانہ نظام کے خلاف عملی طور منظم کرنے کے لیے 1874ء میں پہلی کمیونسٹ لیگ (Communist League) کی بنیاد رکھی اوراس کا دستورالعمل کمیونسٹ مینی فیسٹو (Communist Manifesto) جاری کیا جس میں بتلایا کہ:

''ہم طبقات اور طبقاتی مخاصم ہوں سے لبریز قدیم بور ژوائی معاشرہ کی جگہ ایک ایسامعاشرہ قائم کریں گے جس میں ہر فردواحد کی انفرادی آزادانہ نشو دنما پورے معاشرے کی ترقی کی اولین شرط ہوگی''(116)

کارل مارکس کی تح یک نے مختلف مقامات پر مختلف اثرات پیدا کیے۔ کہیں مزدوروں نے متحد ہوکرا پنے حقوق طلب کرنے کے لیے ٹریڈیونین (Trade Union) بنالیں ، کہیں سر مایہ داروں نے مزدوروں کو مراعات دیے میں ہی اپنی عافیت دیکھی اور کہیں لوگوں نے مارکس کے پیغام کے بنیادی اصول کو ہی مضبوطی سے پکڑا کہ نظام سرمایہ داری کا خاتمہ ہی سرمایہ دار اور مزدوروں کی جنگ کا واحد علاج ہے۔ مؤخر الذکر خیال کے حامیوں نے مختلف ممالک میں مارکسٹ (Marxist) پارٹیاں بنابنا کر مزدوروں کو سرمایہ داروں کے خلاف برسر پیکار کردیا اوراس کشکش کے ذریعہ ایک معاشی انقلاب کا خواب دیکھنے لگے۔

روس میں لینن (Lenin Vladimir ilyich 1870-1924) نے مارکس کے نظریات کو عملی جامہ

پہنایا اوران نظریات کی ترمیم شدہ شکل کا نام مارکسزم لنن ازم (Marxism-Leninism) رکھا گیا۔ یہی عرف عام میں سوشلزم، کمیونزم یا اشتمالیت، اشتراکیت کہلاتی ہے۔ اشتراکیت تین اجزاء ترکیبی پر مشتمل ہے جوایک دوسرے کے ساتھ لازم وملزوم رشتہ میں مربوط ہیں۔ اول لادینی مادہ پرستی کا نظریہ حیات، دوم سوشلزم کا لائح عمل اور سوم کمیونسٹ جنت ارضی کی منزل مقصود (یہاں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ روس (USSR) میں کمیونسٹ انقلاب کے ایک صدی سے بھی کم عرصے میں اشتراکیت بری طرح ناکام ہوگئی اور گزشتہ صدی کی نوے کی دہائی میں روس سے اس کا جنازہ نکل گیا۔ لینن کے جسے کو ماسکو کے چوک میں گلے میں رسی ڈال گھسیٹا گیا، روس کے میں روس سے اس کا جنازہ نکل گیا۔ لینن کے جسے کو ماسکو کے چوک میں گلے میں رسی ڈال گھسیٹا گیا، روس کے میں دوس سے اس کا جنازہ نکل گیا۔ لینن کے جسے کو ماسکو کے چوک میں گلے میں رسی ڈال گھسیٹا گیا، روس کے گھڑ ہے اوراشتراکیت کو ماسکوکی گیوں میں بھی پناہ نمل سکی )۔ (117)

ڈارون، فرائیڈ اور مارکس کی یہی تعلیمات ہیں جومغربی نظریہ حیات اور جدیدیت کے بنیادی پھر ہیں جن پر اور نی مادہ پرست مدنیت کی عمارت استوار کی گئی ہے اور مغربی تہذہب کا سرچشمہ ہے۔اسے روش خیالی (Enlightenment) اور نشاہ ثانیہ (Renaissance) کے نام بھی دئے گیے اور بڑی طاقتوں کی پیشت پناہی سے روش خیالی کامنصوبہ ایک عالمی منصوبہ بن گیا۔

چنانچہ ۱۰ ویں صدی کے نصف آخر میں مغربی ممالک کا واحد نصب العین تیسری دنیا میں روایت پہندی سے مقابلہ کرنا اور جدیدیت کوفروغ دینا قرار پایا ۔ آزادی، جمہوریت، مساوات مردوزن، ساینسی طرز فکر، سیکولرزم وغیرہ جیسی قدرول کو دنیا جرمیں عام کرنے کی کوششیں کی گئیں۔ معاشی فکر کے معاملے میں مغرب سرمایہ دارانہ اور کمیونسٹ دھڑوں میں ضرور منقسم رہا ہمین سیاسی، ساجی اور نظریاتی طور پر جدیدیت کے افکار بالا تفاق جدید مغرب کے رہنماا فکار بنے رہے۔ جن کی دنیا بھر میں اشاعت اور نفاذ کے لیے ترسل واشاعت کے علاوہ ترغیب و تنفیذ کے تمام جائز و ناجائیز طریقے اختیار کیے گئے۔ تیسری دنیا میں ایسے پھو حکر انوں کو بھایا گیا جوعوام کی مرضی کے خلاف زیردتی ترقی کے جدید ماڈل ان کے سرتھو پنے پر مامور رہے۔ اسلامی دنیا میں خصوصا اسلامی تہذیبی روایات کی بیخ کنی کو جدیدیت کا اہم ہدف سمجھا گیا۔ ترکی ، الجزائز، تیونس اور سابق سویت یونین میں شامل وسط ایشیا کے علاقوں میں مذہبی روایات سے مقابلے کے لیے ایک شخت ظالمانہ اور استبدادی نظام قائم کیا۔

**€73**﴾

# حاصل بحث

دنیاپراس وقت مغربی فکروتهذیب کاغلبہ ہے اور مغرب اپنی تہذیب کی عالمگیریت کے لیے ہرممکن طریقے سے کوشاں ہے۔ مغرب کے تہذیبی ارتقاء کا اگر جائزہ لیا جائے تواس کی تہذیب وفکر کے ڈانڈے یونان وروما کی تہذیبوں سے جاملتے ہیں۔ مغرب سائنس اور ٹیکنالوجی کے میدان میں توتر قی کررہا ہے لیکن فکر وعقاید کے لحاظ سے اس کا سفر معکوس سمت میں جاری ہے۔ تہذیب جدید کو محمد قطبؓ جاہلیت جدیدہ سے تعبیر کرتے ہیں۔

مغربی تہذیب نے یونانی تہذیب سے ورثہ میں بت پرسی، مادیت پرسی، لذت پرسی اور عقلیت پرسی وغیرہ پائے اوررومی تہذیب سے دنیاوی اور ظاہری امور پر توجہ، فنون لطیفہ، شاعری،موسیقی، مذہب سے بے رغبتی اور شہوانیت وغیرہ کے نظریات وراثت میں یائے۔

پھر میسجیت اور کلیسا کا دور آیا تو میسجیت بھی ڈاکٹر ڈریپر کے الفاظ میں 'نسیاسی معنوں میں عیسائیت وہ ترکہ ہے جوسلطنت رومۃ الکبریٰ نے دنیا کے لیے چھوڑا۔ میسجیت کی تعلیمات بھی بہت جلد آلودہ ہو گئیں اور مغرب کی بد قسمتی ہے کہ بت پرست رومنوں نے دین میسے کا حلیہ بگاڑ دیا۔ بت پرست رومنوں نے شرک کی آمیزش کی تو غالی اور دنیا دار عیسائی را مبوں نے مذہب کو چیستاں اور نا قابل عمل بنادیا۔ ربہانیت کے نام پروہ غلاظت اور ریاضت مذہب میں داخل کردی کہ مذہب کے نام سے لوگ ڈرنے گئے۔ عقل دشمن کلیسا نے پہلے تو کتب مقدسہ میں ردو بدل کیا چھرعالمان وقت اور سائنسی علم نے مذہبی تعلیمات کی تغلیط کرنا شروع کردی۔
میں دشمنی گئی اور سائنسی علم نے مذہبی تعلیمات کی تغلیط کرنا شروع کردی۔

مذہب وسائنس کی اس معرکہ آرائی میں آخری فتح سائنس وعقل کی ہوئی اور مذہب/عیسائیت کو ہزیمت اٹھانا پڑی ۔ صلیبی جنگوں میں عیسائیوں کامسلمانوں سے تصادم اور پھر بعد میں تعلقات استوار ہوتے ہیں ۔ سپین اور سلی کے راستے فرانس اور بعد میں یورپ کے دیگر ممالک میں اسلامی سائنس اور یونانی فلسفہ پہنچ جاتا ہے۔ اس کے نتیج میں یورپ انگڑائی لے کرجاگ اٹھتا ہے اور دسویں صدی کے بعد نشاہ ٹانیے یعنی یورپ میں عقلی بیداری کی تخریک شروع ہوجاتی ہے۔ یورپ مشرق کے قریب آجاتا ہے اور اس کے علوم سے بہرہ مند ہوتا ہے بعد میں ارسطو یونانی زبان میں بھی یورپ کو دستیاب ہوجاتا ہے اور مذہب بے زاری کی تخریک شروع ہوجاتی ہے۔ اس رقبل کے طور پر کلا سیکی یعنی یونانی ورومی افکار واقد ارا پنانے کا سیلاب اٹھتا ہے جو مذہبی اقد اروا خلاقیات کو بہالے جاتا ہے پیررویں صدی کے علما یونان وروم کی تہذیب کی طرف توجہ کرتے ہیں۔

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

عقلیت پرستی کے زیراٹر مدرسیت کی تحریک بریاہوئی جس کا مقصد ارسطوئی منطق اور جدیدعلوم وفلسفہ کی

**474** 

بنیاد پرآ رتھوڈ وکس عیسائی افکار کی حقانیت کو ثابت کرناتھا۔ اس تحریک کے نتیجہ میں پیرس، بولوگنا، آکسفورڈ اور کیمبرج کی یونیورسٹیوں کا آغاز ہوا۔

اس کے بعد ہیومنزم کی تحریک برپاہوئی۔ یہ چند بے دین اور مذہب بے زارعلما کی تحریک تھی جس کا مقصد انسانی وجود کی عظمت کا ثبوت اورانسانی عقل وشعور کو بلندمقام پر فائز کرنا تھااس تحریک نے مذہبی اُسیحی نظریات کی زنجیریں توڑنے میں اہم کر دارا داکیا۔

رومن کیتھولک پادریوں کی دولت پرستی اور کلیسا کے مذہبی جبر کےخلاف مارٹن لوتھرنے کریک اصلاح دین شروع کی جس کا مقصد الہا می متون کی تشریح کاحق ہرشخص کو ہے نہ کہ محض کلیسا کو یعنی ہرشخص کو اجتہاد کے مرتبے پر بٹھا دیا گیا اور لوتھر نے یہ دعوی کیا کہ دینی معاملات میں پوپ کامکمل اقتدار غلط ہے اور ہرانسان انجیل سے براہ راست مدایت حاصل کرسکتا ہے اصل میں اس کے بیچھے بھی عقلیت اور ہیومنزم کے اثر ات کا رفر ماتھے۔

اٹھارویں صدی کے آخر میں انقلاب فرانس میں بظاہر توباد شاہت کا خاتمہ کر کے جمہوری حکومت قائم کی گئ گراس انقلاب کے پیچھے جمہوریت، آزادی اور مساوات کے اصول کا رفر ماتھے۔

انیسویں صدی میں زوروشور سے ہر پاہونے والی تحریک، جدیدیت ہے۔ جدیدیت کے آغاز میں بیجذبہ کارفر ماتھا۔ کہ سیحی عقاید کوسائنس اور عقل سے ہم آ ہنگ کیا جائے یعنی ابھی مذہب سے محبت کی چنگاری خاکستر میں دبی ہوئی تھی۔ لیکن بعد میں سائنس کی اجارہ داری قائم ہوگئ اور بی نظر بیسلیم کرلیا گیا کہ حقائق کی دریافت کے لیے کسی اور سرچشمہ کی نہ کوئی ضرورت ہے اور نہ کہیں اس کا وجود ہے۔ صرف وہی حقائق قابل اعتبار ہیں جو عقل، تجر بے اور مشاہدے کی کسوٹی پر پورے اتریں۔ جدیدیت کے حامی فلسفیوں نے مابعد الطبیعیات اور مذہبی مزعومات کواسی لیے رد کر دیا کہ وہ ان کسوٹیوں پر پورے نہیں اتر ہے۔

جدیدیت کی تحریک نے قوم پرستی،افادیت پرستی،نسائیت،انسان کی کامل آزادی، مذہب کار دوغیرہ کے نظریات کوعام کیا۔

چنانچے بیسویں صدی کے نصف آخر میں مغرب نے آزادی ، جمہوریت مساوات مردوزن ، سائنسی طرزفکر اور سیکولرزم وغیرہ جیسی قدروں کو دنیا میں عام کرنے کے لیے بے در لیغ وسائل استعال کیے۔اس استبداد کے نتیجے میں مغرب میں ہی ایک فکری تحریک برپاہوئی جس کافی الحال نام پوسٹ ماڈرنزم تجویز ہوا ہے۔

**€75≽** 

# حواشی (باباول)

- (1) محمد قطب، جاهلية القرن العشرين (جديد جامليت ترجمه از: ساجد الرحمٰن صديقي)، البدريبلي كيشنز لا مور، 1980ء جم
  - (2) الضاً ، ص 29
  - (3) خورشیداحد پروفیسر، سوشلزم پااسلام، مکتبه چراغِ راه کراچی س ن ص 21
- (4) ان اصطلاحات کا مناسب اردو مترادف مجھے نہیں مل سکا اور میری تمنا ہے کہ ہماری قوم اس لعنت اور اردو لغات اس لفظ سے محفوظ رہے۔
  - (5) نعيم احمد، پروفيسر ڈاکٹر، فلسفے کی ماہيت، ادار ہُ تاليف وتر جمہ پنجاب يو نيور شي لا ہور مئی 1997ء، ص 33
    - (6) حسن عسكري پروفيسر، جديديت، اداره فروغ اسلام لا مور، 1997ء، ص 20
  - (7) ندوی سیدابوالحن علی ، ماذاخسرالعالم بانحطاط المسلمین (ترجمهازمصنف: انسانی دنیا پرمسلمانوں کے عروج وزوال کااثر) مجلس نشریات اسلام ، ناظم آباد کراچی س ن ص 235
- (8) سی اے قادر، تاریخ سائنس، ادارہ تالیف وترجمہ پنجاب یو نیورٹی لا ہور بحوالہ Lgacy of greece ،

ص15

- (9) حسن عسكرى، جديديت، الصنأص 22
- (10) نعيم احمد، پروفيسر ڈاکٹر، فلسفے کی ماہيت،الصناً مُں 11
- (11) The Hutchinson, Dictionary of Ideas, Helicon Publishing Ltd. Oxford 1994, p.427
  - (12) جارج سارش، قديم علوم اورجد يدتهذيب، دارالشعور لا مور 2005ء، ص 62
- (13) Greorge Sarton, Introduction to the History of Science اردوتر جمه مقدمه تاریخ ساکنس Greorge Sarton, Introduction to the History of Science اردوتر جمه مقدمه تاریخ ساکنس تق ادب لا مور،
  - (14) محرقطب، جاهلية القران العشرين (جديد جابليت) الصناً من 32
- (15) Draper, Dr.John William, A History of the conflict Between Religion and Science, Al Faisal Nashran (اردوتر جمه:مولانا ظفرعلی خال) Lahore, 2004, p.98
  - (16) ندوى،سيدابوالحس على، ماذخسرالعالم بانحطاط المسلمين الصّاً مِن 236

**€76**≽

- (17) حسن عسكرى، جديديت، الصنأ، ص 26
- (18) ندوى،سيدابوالحسن على،ايضاً م 237
- (19) افتخار حسین، ڈاکٹر آغا، قوموں کی شکست وزوال کے اسباب کا مطالعہ مجلس ترقی ادب لا ہور، 1999 ہم 4
  - (20) الضأر (20)
- (21) تاریخ اخلاق پورپ، ص127 بحواله ندوی سیرا بوالحس علی ، انسانی دنیا پر مسلمانوں کے عروج وزوال کااثر، ابضاً مص245
  - (22) الضاً
  - (23) الضاً
- (24) Draper, Dr. John William, A History of the Conflict Between Religion and Science. Ibid , p.134
- (25) انجیل کے معنی خوشخری ہیں بینام غالبًا کتاب مقدس کواس لیے دیا گیاتھا کہ حضرت مسے لوگوں کوآسانی بادشاہت کے قریب آنے کی خوشخری دیا کرتے تھے۔
  - (26) آلعمران: ۵۰
- (28) : الفاظ میں کروا تا ہے: Helicon Encyelopediac Dictionary of Ideas: Helena, St (c.248-328) Roman Empress, mother of constantine the Great, and a convert to Christianity. According to legend, she discovered the true cross of Jesus in Jerusalem. Her feast day is 18 Aug, (p.240)
  - (29) جارج سارش، قديم علوم اورجد يرتهذيب، ايضاً م 148
- (30) Helicon Encyclopediac Dictionary of Ideas, Helicon Publishing Ltd, Oxford 1994, p119.
  - (31) ڈر بیر، ڈاکٹر جان، ولیم،معرکهٔ ندہب وسائنس،ایضاً ہی (31)
    - (32) الضأش147
  - (33) مودودي، سيدابوالاعلى مفهيم القرآن ، اداره ترجمان القرآن لا مور ، 1981ء ، ج5 ، ص 328

**%77%** 

- (34) سوره الحديد: 27
- (35) ابن كثير،ابوالفد اءعمادالدين،تفسيرالقرآن العظيم (تفسيرابن كثير)، مكتبه قد وسيه لا مهور، 2003ء ج5 من 335
- (36) جصاص، امام ابوبكر احمد بن على الرازمي التفييَّ ، احكام القرآن بين الاقوامي اسلامي يونيورسُّي ،اسلام آباد 1999ء، ح6،ص496
  - (37) كيلاني،مولاناعبدالرحن،تيسير القرآن،مكتبهالسلام لا مور 2003ء، ج6، ص384
    - (38) ڈرییر، ڈاکٹر جان ولیم ،معرکہ مٰدہب وسائنس،ایضاً ہی 271
    - (39) مودودى،سيدابوالاعلى تفهيم القرآن،اييناً،ج5،ص333-325
      - (40) التوبه: ١٩٣٢
    - (41) افتخار حسین ، آغا ، قوموں کی شکست وزوال کے اسباب کا مطالعہ ، ایضاً ، ص
      - (42) ندوى،سيدا بوالحسن على ، ماذاخسر العالم بانحطاط المسلمين ،ايضاً مِس 261
        - (43) البقره:79
- (44) بوکائلے، مورلیس The Bible, The Quran and the Science (اردوتر جمہ:بائبل، قرآن اورسائنس از، ثناءالحق صدیقی )، وقاص پبلشرز سیالکوٹ، 2000ء، ص
- (45) The Hutchinson Dictionary of Ideas, Ibid, p269.
- (46) Editor crownther, Jonathan, Oxford Advanced Learner's Dictionary Oxford university Press 1998, p615.
  - (47) ندوى،سيدابوالحسن على، ماذاخسرالعالم بانحطاط المسلمين،ايضاً،ص 265
    - (48) ورير، داكٹر جان، وليم، معركه مدهب وسائنس الضاً، ص89-288
- (49) یہاں یہ بات دلچیسی سے خالی نہ ہوگی کہ یور پی ممالک میں ہرشم کی دستاویزات (Documents) میں ولدیت کا خانہ (Column) ختم کردیا گیا ہے۔اگرانتہائی ناگزیر ہوتو ولدیت کے خانے میں ماں کانام لکھا جاتا ہے، وجہاس کی یہ بیان کی جاتی ہے کہا کثر بچوں کو والد کانام معلوم نہیں ہوتا۔ مغرب میں کسی سے اس کے باپ کانام یو چھنا offensive ہوسکتا ہے۔ بھی مابعد جدیدیت کا ایک مظہر (Phenomenon) ہے بچھلے دنوں مجھے دنوں مجھے Offensive کا ایک مظہر (Phenomenon) ہے بھیلے دنوں مجھے کہا تھی مالک کی درجن مغربی ممالک کی درجن کا یہ بھی فارم میں صرف میرا نام تھا۔ ولدیت کا خانہ نہیں تھا اسی طرح مغربی ممالک کی درجن کھریو نیورسٹیوں کے داخلہ فارم پر کیے اور کبھی فارم میں ولدیت کا کالمنہیں تھا۔

**€78** 

Urdu (مردو ترجمہ، سائنسی نقطہ نظراز نعیم احمہ) Russel, Bertrand, Tthe Scientific outlook, (50)

Russel, Bertrand, Tthe Scientific outlook, (50)

Science Board Lahore 2003, p25-27 یہاں اس امر کا ذکر ضروری ہے کہ پچھلے برسوں میں کلیسانے گلیلیو کو بے

گناہ قرار دیتے ہوئے اس کی قبر پر جا کرمعافی مانگی ( دیباچہ، کتاب مذکور )

- - (52) جارج سارڻن، قديم علوم اور جديد تهذيب، ايضاً، ص154

و ڈریپر، ڈاکٹر جان ولیم ،معر کهٔ مذہب وسائنس،ایضاً جس 152

- (54) Encyclopedia Britanica, P.1019
- (55) The Hutchinson Dictionary of Ideas, Ibid, p.443

(56) یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ اس مقدس شہر کا نام مسلم تاریخ نویسوں اور جغرافیہ دانوں کے نزدیک بیت المقدس ہی ہے، نبی کریم نے ہرقل (قیصر روم) کو جو خط لکھا تھا اس میں اسے 'ایلیا' کہا گیا تھا۔ حضرت عمرؓ نے فتح کے موقع پر جوامان نامہ تیار کروایا تھا اس میں بھی اسے 'ایلیا' ہی لکھا گیا ہے۔ بعد میں یہودی، نصرانی لٹریچر میں اسے بروثلم (Jerosalem) لکھا جانے لگا اور مسلمانوں میں بھی یہی نام رواج پاگیا۔ بہر حال ،ہمیں اپنی تاریخ اور اسلوب کو نہیں بھولنا چا ہیے اور شہر کو بیت المقدس' ہی لکھنا چاہیے۔

- (57) Cuddon, J.A., The Penguin Dictionary of Literary Terms and Literary Theory, Penguin Books, 1992, p.837.
- (58) The Hutchinson Dictionary of Ideas, Ibid, p.467.

(59) ابن رشد مسلم / عرب فلسفی جس نے مادہ کے ازلی ہونے اور فنائے روح کے دلاکل مہیا کیے اس کی فلسفیانہ تحریریں ارسطوک تحریروں کی تفاسیر اور افلاطون کی جمہوریہ (Republic) کی شرح پر شممل ہیں ، لا طینی تراجم کے ذریعہ مغرب ابن رشد کی فکر سے آشنا ہوا۔ نشاۃ ثانیہ میں اس کی تحریروں نے یہودی ، عیسائی علماء کوشدید متاثر کیا اس نے یونانی اور اسلامی فکر (Thought) میں مطابقت ، فلسفیانہ اور عقلی بنیادوں پر مہیا کی ۔ سینٹ تھامس اکونیاس (St. Thomas) میں مطابقت ، فلسفیانہ اور عقلی بنیادوں پر مہیا کی ۔ سینٹ تھامس اکونیاس بعد بھی فلسفہ ابن رشد (Aquinas) پیرس اور دیگر یونیورسٹیوں میں پڑھایا جاتارہا۔

John Hay, Castilian Days, p.289 (60) بحواله بن احقادر، تاریخ سائنس، ایسنا، ص

#### **€79**

- (61) یوکلڈ (Euclid) یونانی ریاضی دان، جوسکندریومیس رہتا تھااس نے ریاضی اور جیومیٹری پر13 کتب کھی تھیں جن میں سے 9 کتب مستوی جیومیٹری ہے تعلق ہیں یوکلڈ کی جیومیٹری تقریباً دوہزار سال تک استعال ہوتی رہی۔
- (62) بطلیموس (Ptolemy): مصری ماہر فلکیات (ہیئت دان) اور جغرافیہ دان جس نے سکندریہ میں کام کیااس نے اپنی کتاب الجسطی میں یہ نظریہ بیش کیا کہ زمین مرکز کا نئات ہے اور سورج، چاند، ستارے اس کے گردگردش کرتے ہیں۔ حتی کہ کتاب الجسطی میں یہ نظریہ بیش کیا۔ بطیموس کی الجسطی سولہویں صدی عیسوی تک معتبر 1543ء میں پولینڈ کے سائنس دان کو پڑیکس نے اس کے برعکس نظریہ پیش کیا۔ بطیموس کی الجسطی سولہویں صدی عیسوی تک معتبر منظر میڈیکم نظریہ بیش کیا۔ بطیموس کی الجسطی سولہویں صدی عیسوی تک معتبر منظم (Standard Source) رہی۔
- (63) لیونار ڈو(Leonardo) اطالوی نژاد مصور بستگتراش ، ماہر تغییرات ، مہندس اور سائنسدان \_اطالوی نشاۃ ثانیہ کی عظیم ہستی ، وہ فلورنس (Florence) اور میلان (Milan) میں سرگرم عمل رہا بعدازاں 1516ء میں فرانس چلا گیا جب وہ واپس میلان آیا تواپنا شاہ کارمونالیز (Paint (Monalisa) کیا۔
- (64) سینٹ البرٹس میگنس (St. Albertus Magnus): مسیحی النہیات (Theology) کا جرمن سکالرتھا فلسفہ (خصوصاً ارسطو کی فلاسفی) نیچپرل سائنسز، کیمیا اور فزئس میں بھی مہارت رکھتا تھا۔ بولو گنا اور پاڑوا میں بڑھا۔ کولون(Cologne) اور پیرس کی یو نیورسٹیوں میں لیکچردئے۔ سینٹ تھامس اکونیااس کا شاگردتھا۔
- (65) سینٹ تھامس اکونیاس (Aquinas St. Thomas) اطالوی فلسفی اور سیحی الہیات کا ماہر، مدرسیت کی سب سے نمایاں شخصیت ۔ 1879ء میں اس کی تعلیمات کو کیتھولک الہیات کی بنیاد پر قرار دیا گیا۔اس کی کتاب Summacontra نمایاں شخصیت ۔ 1879ء میں اس کی تعلیمات کو کیتھولک الہیات کی بنیاد پر قرار دیا گیا۔اس کی کتاب Gentiles/Against the error of the Indfidels عقل اور ایمان لازم وملزوم ہیں تھامس کی فلاسفی کوتھا مسزم کہا جاتا ہے۔
- (66) راجر بیکن (Roger Bacon) انگریز فلسفی اور سائنسدان آکسفورڈ یو نیورٹی میں استاد تھا۔وہ کیمیا، حیاتیات، جادواور طبیعات میں دلچیبی رکھتا تھا۔ بہت ہی ایجادات اس کی مرہونِ منت ہیں جن میں مکبر عدسے Magnifying)
  جادواور طبیعات میں دلچیبی رکھتا تھا۔ بہت ہی ایجادات اس کی مرہونِ منت ہیں جن میں مکبر عدسے Lens) کھی ہیں اس نے بارود مشینی کاروں دخانی کشتیوں اور ہوائی جہازوں کی پشین گوئی کردی تھی اگر چہ بارود کا فارمولا عرب مسلمانوں کے توسط سے اسے معلوم ہوا۔
- (67) محمہ بن موسیٰ الخوارزی: مسلمان، ایرانی ریاضی دان خوارز مہ (اب خیوہ، از بکتان) میں پیدا ہوئے، بغدار میں زندگی گزاری ،اس نے الجبراء پرایک کتاب کھی ۔اس کتاب کے عنوان الجبراء algebra سے انگریزی اصطلاح وجود میں آئی اس کتاب کی مدد سے مغرب عربی اسلامی اعداد (Decimals) ..... (Decimals سے منعارف ہوا ۔ لاگر تقم انگریزی میں Algorithm کے نام کی گری ہوئی شکل ہے، اس نے فلکیاتی جداول تیار کیے، عربوں اور بعدازاں مغرب کے توسط سے

ساری دنیا کوزیر و ،صفر (0) کا تصور بھی اسی نے دیا۔

(68) ڈانٹے ایلیگری (Dante Alighieri) اطالوی شاعراس کی شاہ کار۔ (Dante Alighieri) دانٹے ایلیگری (Divine Comedy) ہے جس میں وہ اپنے سفر کو تین حصوں میں بیان کرتا ہے۔ پہلے جہنم کا سفر کرتا ہے۔ پھراعراف (Purgatory) اور آخر میں فردوس میں داخل ہوتا ہے۔ دوران سفر شاعر ورجل (Virgil) اس کی کرتا ہے۔ پھراعراف (Purgatory) اور آخر میں فردوس میں بھی حصہ لیااس کے مخالفین اقتدار میں آئے تو اسے پہلے جیل پھر موجودگی میں پیدا ہوا۔ وہیں سیاست میں بھی حصہ لیااس کے مخالفین اقتدار میں آئے تو اسے پہلے جیل پھر موجودگی میں فرونس سے بھاگ ذکلا، بقید زندگی جلا وطنی میں گزاری۔

- (69) Encyclopedia Britanica p.1021
- (70) Helicon Encyclopedia Dic.of Ideas, Abid .P.255

(71) ولیم شیکسپیر (William Shakespear) انگریزی زبان وادب کا باوا آ دم اور نشاق ثانید کی غایاں ترین شخصیت ہیو منزم کو پروان چڑھانے والا اور The comedy of errors, love,s labour,s lost, Romeo and juliet, the پروان چڑھانے والا اور merchant of venice, julius caesar, Hamlet, othello, king lear, Macbeth, Antony and جیسے شاہ کاراور لازوال ڈراموں کا خالق۔

- (72) Shakespeare William, Hamlet, cambridge university press 2000p 127
- (73)Cuddon j.a., The Penguin Dictionary of Literary Terms and Literary Theory Ibid p. 432.

(74) مارٹن لوقر ( Martin Luther ) جرمن نژاد سیجی کلیسا کا مصلح ہج یک اصلاح دین کاروح روال ۔ تذکر ۃ الغفر ان کا منکر اور سیجی کلیسا کی اتھارٹی کو پیلئے کرنے والا ۔ لوقر آئی سل بن ( Eisleben ) میں پیدا ہو۔ ااس کا باپ ایک کان کن تھا۔ ایر فرٹ اور سیجی کلیسا کی اتھارٹی کو پیلئے کرنے والا ۔ لوقر آئی سل بن ( Aufgustinian ) خانقاہ میں تین سال رہا اور 1507 میں اور تاریخ میں تعلیم حاصل کی ۔ بطور را ہب آ کسٹینین ( Aufgustinian ) خانقاہ میں تین سال رہا اور 1507 میں اسے پادری ( Priest ) بنا دیا گیا۔ پھروٹن برگ یو نیورسٹی میں بطور استاد پڑھا تارہا ۔ 13 اکتو بر 1517 کووٹن برگ کے گرجا کے درواز بے پر 95 سوال نصب کیے ۔ اس کا مقصد پاپائی نظام کو ہدف تنقید بنانا تھا۔ بعد میں رومن کیتھولک فرقہ کے ساتھ مسلسل حالت جنگ میں رہا۔ 1530 میں آگس برگ کے اعتراف ( confession ) میں وہ تبدی protestant قیادت سے دستبر دار

(75) وٹن برگ ( Witten berg ) جرمنی کا ایک متوسط درجہ کا شہر ہے جو دریائے الب کے داہنے کنارے پر واقع ہے 131 کتوبر 1517 کولوتھرنے اس شہر کے گرجا کے دروازے پر وہ شہورا سفتاء کیلوں سے جڑ دیا تھا جس کے 90 مسائل نے سیحی

دنیا کو کیتھولک اور پروٹسٹنٹ دوفرقوں میں تقسیم کرنے کی بنیا در کھی۔لوتھراس گرجامیں فن ہے۔1858 میں گرجا کے دروازے بدل دیئے گئے اور کانسی کے نئے دروازے لگائے گئے جن میں 95 مسائل کندہ ہیں۔

(76) ڈریپر جان ولیم ،معرکہ مذہب وسائنس ،ایضا،ص 326

(77) مولا ناظفرعلی خال معرکه مذهب وسائنس میں اس واقعہ کے تحت درج ذیل حاشیہ لکھتے ہیں:

''قیل عام جوڈیٹر ہے مہینے تک جاری رہا اور جس میں پیچاس ہزار پروٹسٹنٹ مارے گئے 24 اگست 1502ء کی شام شروع ہوا جو ایک مسیحی بزرگ سینٹ برتھا نیسو کے عرس کی تاریخ ہے۔ اس زمانہ میں چارلس نہم (Charles ix) فرانس کا باوشاہ تھا لیکن حکومت کی باگ اصل میں اس کی ماں ملکہ کیتھرائن ٹر لیمی (Charles ix) کے ہاتھ میں تھی جو تعصب کی پیلی اور جبر و بے عنوانی کی زندہ تصویر تھی ۔ کیتھولک فریق نے ملکہ کی شہ پاکر بیمنصو بھا تھا کہ پروٹسٹنوں کے سرداروں کو جمع کر کے قبل عام کیا جائے اور اس کے بعدان کے ساتھیوں کا قلع قمع کیا جائے ملکہ کیتھرائن نے اپنی بیٹی کی شادی کے موقع پرتمام بڑے برٹے پروٹسٹنٹ امراواعیان کو دعوت دی، جب بیرس میں جمع ہوگئے تو آدھی رات کے وقت شاہی محل سے گھنٹہ بجااس کا مطلب تھا کہ قبل عام شروع ہو ، چنانچہ کیتھولک تلواریں لے کر اٹھے اور جس پروٹسٹنٹ کو جہاں پایا ذرج کر دیا ، یہ ہنگامہ پیرس تک ہی محدود نہ رہا بلکہ مملکت فرانس میں جہاں جہاں بروٹسٹنٹ سے گھنٹہ بجاس کی طرح کاٹ ڈالے گئے ، پا پائے گریگوری سیز دہم اس وقت جلوہ افروز مسند قدس پروٹسٹنٹ سے داس قبل عام کی خبر جب آپ کو پیچی تو آپ نے بحدہ شکرادا کیا اور گرجا میں جاکر شکرانہ کی نماز وعطا وعصمت تھے۔ اس قبل عام کی خبر جب آپ کو پیچی تو آپ نے بحدہ شکرادا کیا اور گرجا میں جاکر شکرانہ کی نماز فرطا۔ ( کتاب نہ کور، ص 338)

(78) ڈریپر، جان ولیم ،معرکہ مذہب وسائنس،ایضا،ص329

(79) پروکرسٹیز (Procrastaze): ایک یونانی ڈاکوتھا جومسافراس کے تھے چڑھ جاتا تھااسے ایک فولا دی پنگ پرلٹا دیتا تھا اور بدنصیب مسافر کا قداگراس پنگ سے چھوٹا ہوتا تھا تواس کے جسم کوشکنجہ میں یہاں تک تھنچا تھا کہ وہ پینگ کے برابر ہوجاتا تھا اور اگر برٹا ہوتا تھا تواس بے چارے کی ٹائکیں اسی نسبت سے کاٹ ڈالتا تھا اسی لیے پروکرسٹیز کے بینگ سے استعارتا ناجائز زیادتی یا کمی مراد لی جانے گئی۔

(80) Websters Encyelopediac Unabridged Dictionory Edn. 1994 (81) رینے ڈیکارٹ (Rene Descartes) فرینچ فلاسفراور ریاضی دان ۔ وہ یقین رکھتا تھا کہ عام شلیم شدہ علم مشکوک ہوتا

ہے۔ وہ یہ بھی یفین رکھتا تھا کہ تمام مادی کا ئنات کوریاضیاتی فزکس کی اصطلاحات میں بیان کیا جاسکتا ہے۔ کارتیسی کوآرڈی نیٹ Animal ) اس کی طرف منسوب ہیں۔ عدسیاتی سائنس، فلکیات اور جانوروں کے رویہ ( cartesian coordinates ) وغیرہ کے نظریات پیش کیے۔ ٹورس ( Tours ) کے قریب پیدا ہوا۔ فوج میں بھی خدمات سرانجام دیں یورپ میں سفر کے دوران ریاضیاتی Methods کو مابعد الطبیعیات اور سائنس پراطلاق کرنے کے بارے میں غور کرتا رہا۔ مسیحی مذہبی جبرسے بچنے کے لیے ہالینڈ میں رہنے لگا ساک ہام (Stockholm) میں وفات پائی۔

(82) Descartes Rene, Discourse on method, Mcligen Inc.2001,p.432 (83) پاسکل(Blaise pascal) فرینج فلاسفراور ریاضی دان ،فز کس اور ریاضی میں کئی Theories پیش کیں۔ (84) روثن خیالی\ تحریک تنویر(Websters Dic. (Enlightenment) کے مطابق:

"A philosophical movement of the 17th and 18h centuries characterized by belief in the power of human reason and by innovation in political religious and educational doctrine"

جبه Longman contemporay English Dic. میں اس طرح تعریف کی گئی ہے:

"A period in the 18th century when many writers and Scientists
Believed that Science and knowledge, not religion could improve
people,s lives."

Encyclopedia Britanica (Encyclopedia Britanica) (Encyclopedia Britanic

**&83** 

Britanica 2003)

''عقلیت پرسی کی تحریک 17 ویں اور 18 ویں صدی کی دانشورانہ تحریک تھی جس میں الوہیت، عقلیت، فطرت اورا انترف المخلوقات سے متعلق نظریات کی تجزیاتی پر کھ کی گئی تھی۔ جس کی بنا پریتر کیک، فن وفلسفه اور سیاسیات کے میدان میں انقلاب کا پیش خیمہ ثابت ہوئی۔ اس انقلاب کی تمام تربنیا وعقل پر ہمنی ہے۔ یہ تحریک زندگی کے ہر پہلو کا احاطہ منطق واستدلال کی روشنی میں کرتی ہے۔ غرض اس تحریک کا مقصد یہ تھا کہ عقلت پہندی کا سہارالیتے ہوئے کا ننات میں علم ، آزادی اور خوشی حاصل کی جائے۔'' روش خیالی کی تحریک کا آغاز اٹھاروین صدی میں ہالینڈ اور فرانس سے ہوا اور بعد میں یہ تحریک ممالک میں جیل گئی

The Hutchinson Dic. of Ideas (Atheism ) لا الوهبيت (85)

"Atheism: non belief in or the positive deniel of the existence of a God or gods."

''الحادیازندقه خدا، یا معبودول کے وجود کا انکار اور کسی عقیدے کا نہ ہونا۔'' (86) لا ادریت (Agnosticism) نہ کورہ بالا ڈ کشزی کے مطابق:

"Belief that the existence of God cannot be proved :that in the nature of things the individual cannot know anything of what lies behind or beyond the world of natural phenomenon."

'' یہ یقین کہ خدا کے وجود کو ثابت نہیں کیا جاسکتا ، فطری مظاہر کی دنیا میں کوئی فردیہ نہیں جان سکتا کہ اشیا کی فطرت میں کیا پوشیدہ ہے یاان مظاہر سے ورے کیا ہے؟'' (87) تجربیت (Empiricism): Websters Dic. (287)

"Empiricism; in philosophy, the belief that all knowledge is ultimately derived from sense experience. It is Suspicious of metaphysical schemes based on 'a priori' propositions Which are claimed to be true irrespective of experience."

'' فلاسفی میں تجربیت سے مراد بیعقیدہ ہے کہ ہرقتم کاعلم آخر کارحواس کے تجربہ سے حاصل ہوتا ہے۔ بیہ

**√84 √84** 

(تجربیت) شک کرتی ہے مابعدالطبعیاتی سچائیوں میں جوبغیرتجربہ کے سچاہونے کا دعوی کرتی ہیں۔''
ایٹی ایمپیر یسزم کا مطلب سے ہے کہ حق صرف وہ ہے جو تجربے اور مشاہدے سے ثابت ہو سکے اور جوعل و
دلیل کے مطابق ہو یہ اصول مغرب میں سائنس وٹینالوجی کی بنیاد بنا اور مابعدالطبیعیات (مذہبی و اخلاقی
دلیل کے مطابق ہو یہ اصول مغرب میں سائنس وٹینالوجی کی بنیاد بنا اور مابعدالطبیعیات (مذہبی و اخلاقی
اصولوں) کے رد کا باعث طفہرا ، کیا نکہ اس سے وحی ، ایمان اور عقیدے کی نفی ہوتی ہے۔
تجربیت کا ویں اور ۱۸ ویں صدی میں پروان چڑھی ۔ جان لاک ، جارج برکلے ، اور ڈیوڈ ہوم کی تحریوں
نے اسے پروان چڑھانے میں اہم کر دار ادا کیا۔

(88) عدم عقلیت ( The Hutchinson Dic. of Ideas (Irrationalism کہتی ہے:

"Irrationalism feature of many philosophies rather than a philosophical movement. Irrationalists Deny that the World can be comprehended by conceptual thought and often see the human mind as determined by unconscious forces."

''عدم عقلیت کوئی ایک فلسفیانہ تحریک نہیں بلکہ مختلف فلسفوں کا ملغوبہ ہے ،عدم عقلیت کے علمبر داراس بات سے انکار کرتے ہیں کہ محض تصوراتی خیال سے دنیا کو سمجھا جاسکتا ہے اور کہتے ہیں کہ اکثر انسانی ذہن لا شعوری قو توں کے زیراثر فیصلے کرتا ہے۔''

The Penguin Dic. of Literary Terms (Existentialism کے مطابق: The term existentialism means pertaining to Existence. philosophically, it now applies a vision of the condition and existence of man, his plece and function in the world and his relation -ship or lack of one with God."

'' وجودیت کی اصطلاح کا مطلب ہے، وجود کے متعلق فلسفیا نہ طور پراب اس کا اطلاق ہوتا ہے، حالت کے احساس کے بارے میں اور انسان کا دنیا میں مقام کیا ہے اور مقصد وجود کیا ہے؟ خدا سے اس کے تعلق کے بارے میں یا تعلق نہ ہونے کے بارے میں ۔''

اس کی ابتداعموما ڈنمارک کے فلسفی کیر کے گارڈ (kierkegard) سے بھی جاتی ہے۔ دوسرے اہم نام مارٹن ہائیڈگر (kierkegard) اس کی ابتداعموما ڈنمارک کے فلسفی کیر کے گارڈ (Jean-paul Sartre) ہیں۔

**€85**€

(90) ارسطو (Aristotle) یونانی فلسفی جس نے عقل اور استدلال کی وکالت کی اس نے منطق کے باضابطہ(Systematic) مطالعہ کا غاز کیا۔اس کی کتاب Ethics معیار تسلیم کی جاتی ہے۔اس نے سیاسیات، مابعدالطبعیات فزکس، فلکیات حیاتیات، نفسیات اوراد بی تنقید وغیرہ میں اہم نظریات پیش کیے۔ارسطونے ہی پہنظریہ پیش کیا کہ حصول علم کے لیے حسی تجربہ اور عقل دونوں ضروری ہیں۔اسی نے سب سے پہلے کہا کہ انسان ساجی اورا غلاقی حیوان ہے لیکن حسب مراتب۔ ارسطوم قدونیہ کے نزد کے سٹیگر ا(Stagira) میں پیدا ہوا۔اس کا باپ باوشاہ کا طبیب تھا 347-367 قی میں اس نے انتھنٹر میں افلاطون کی اکیڈی میں شمولیت اختیار کی، بعدازاں سکندراعظم (342ق م) کا اتا لیق مقرر ہوا۔سکندر کے بادشاہ بننے کے بعدائی میں شمولیت اختیار کی، بعدازاں سکندراکی وفات کے بعداسے چیلسز (chalcis) فرار ہونے پرمجبور کیا گیر جہاں اس کی وفات ہوگئی۔

(91) نیولین بونا پارٹ (Napoleon 1 Bonopart) فرانس کا حکمران اور فرانسیسی فوجوں کا جنرل 1804ء سے (91) ہیولین بونا پارٹ (Napoleon 1 Bonopart) فرانس کی حکمران اور فرانسیسی فوجوں کا جنرل 1805ء سے 1815ء تک فرانس پرحکومت کی۔1796 سے انقلا بی جنگوں میں فوجوں کی کمان کی۔1799ء میں اس نے حکومت (Directory) سے اقتدار چھین لیا۔1803ء و ما بعداس نے اکثر یورپ کو فتح کر لیا۔اور اپنے بھائیوں کو کھ تبلی حکمران مقرر کیا۔1812ء میں ماسکوسے بسیائی براسے جزیرہ ملینا (St. Helena) میں جلا وطن کر دیا گیا۔

(92) Chambers 20th Century Dictionary ,p.343

- (94) Chambers 20th Century Dictionary, p.98
- (95) Cuddon J.A., Tthe Penguin Dic. of Literary Terms and Literary Theory, Ibid. p.550

Essays 1597, The Advancement of Learning 1605. The Novum organum 1620, The New Atlantis 1626.

مشہور مزاحیہ اور طنزیہ شاعر الیگرنڈر پوپ (Alexander Pope) نے بیکن کے بارے میں درج ذیل دلچیپ Remarks دیے ہیں:

"The wisest,brightest and meanest of mankind." (Alexander Pope,the Rape of the Lock,Oxford University Press 1996,p.17)

(97) تقامس ہوبر: انگریز فلسفی اورارسطو کے بعدیہ پہلا شخص تھا جس نے نیچر (Nature) کے بارے میں جامع تھیوری کو ترقی دینے میں اہم کردارادا کیا۔اس نے ''مادہ اور حرکت'' کی اصطلاحات میں ہر چیز بشمول انسانی رویہ ہر چیز کا تجزیہ کیا۔اس نے ''معاہدہ عمرانی'' (Social Contract ) کی بنیاد پر انسان کی absolute sovereignty کا تصور دیا۔

(98) تفصیل کے لیے دیکھئے:

Nasr Syed Hossein(1993), A young Muslim's Guide to the Moden World, Cambridge University Press, P.156.

- (99) Routledge Encyclopedia of Philosophy, Routledge, London, 1993, P.641
- (100) Alain Touraine(1995), Critique of Modernity, Cambridge Blackwell, , P.432.
- (101) Routledge Encyclopedia of Philosophy, Ibid. P. 643
- (102) Cornalia Klinger(2004), From Freedom Without choice to choice without Freedom; The Trajectory of the Modern subject, Blackwell Publishing Ltd., p.218

  Freedom; The Trajectory of the Modern subject, Blackwell Publishing Ltd., p.218

  (103) والٹیر: فرانسیسی ادیب جس نے اپنے آپ کورواداری ، انصاف اورانسانیت پرسی کے نظریات کے پرچار کے لیے وقت کردیا تھا۔ وہ ڈی ازم اگرچہ وجود عظیم (Supereme being) پریقین رکھتی ہے کردیا تھا۔ وہ ڈی ازم (Religion of Nature) پریقین رکھتی ہے۔ اس عقیدہ کی روسے اگر چہ خدا (nature) کا منبع ہے کین دنیا کے معاملات سے اسے براہ راست کوئی سروکا رئیس ۔ اور انسان کا مذہبی فریضہ محض ہے کہ وہ نیکی کرے۔

(104) ہیگل: جرمن فلسفی اور متشکک جس نے شعور اور خارجی اشیاء کی وحدت اور ایک دوسرے کے بغیر عدم بخمیل کا تصور دیا۔اس کے نزدیک ذہمن اور فطرت ایک نا قابل تقسیم وحدت کے اجزاء ہیں۔اس کا یقین تھا کہ ترقی کا انحصار (۱)جدلیاتی منطق (۲)دوکوئی (Thesis) (۳)رقِ دعوئی (Contradiction (Antithesi) ورسے۔

ہیگل اپنے فلسفہ جدلیت کی وجہ سے مشہور ہے۔ مذہب اور سر مایہ داری کے رد کے لیے کارل مارکس جیسے مفکرین نے ہیگل کے Dialectic ہی کا سہارالیا تھا۔

**€87** 

(105) نطشے: جرمن فلسفی جس نے سیجی اخلاقی اقد ارکور دکیا۔ اس نے دلائل دیے کہ خدامر چکاہے' (نعب و ذب الل) لہذالوگ اپنی اقد ارکی تخلیق کے لیے آزاد ہیں۔ اس کا آئیڈیل مصنی اپنی مرضی نے اقد ارکی تخلیق کے لیے آزاد ہیں۔ اس کا آئیڈیل مصنی نے اس کا آئیڈیل مصنی نظر میں مصنی کے اس کا آئیڈیل کرتا زبردتی ٹھونس سکے نطشے نے پیلغود عومی کی کیا کہ علم بھی خارجی / حقیقی نہیں ہوتا بلکہ ہمیشہ کسی غرض یا لاشعوری مقصد کی تکمیل کرتا ہے۔ (. The Hutchinson Dic )

(106) Novak Philip,(1996), The vision of Nietzsche, Element, Brisbane, pp. 57,114 (107) برٹرینڈ رسل: انگریز فلسفی اور ریاضی دان جس نے جدید حسابی منطق کو پروان چڑھانے میں اہم کر دار ادا کیا۔ ساجی ایشوز پر بھی اس نے کثر ت سے کھا۔ منکر خدا اور متشکک تھا۔ مذہب بیزاری کا کھل کر اظہار کرتا تھا۔ اس نے درج ذیل کتب تصنیف کیں:

Principia mathematica, The Problems of Philosophy, A History of western philosophy,

آخری عمر میں Nuclear Disarmament اورامن پیندی کا پر چار کرتار ہا۔

(108) Russell Bertrand, The scientific outlook

- (109) Cornalia Klinger, From Freedom without choice to choice without Freedom, The Trajectory of the Modern subject, Ibid, P.311.
- (110) Habermas Jurgen,(1987),The Philosophical Discource of Modernity: Twelve Lectures(tr.Fredrick Lawrance),The MIT press,,p.198
- (111) Williams Bech, Modern science and the Nature of Life, P.35.

- (i)Darwin Charles, (1996), The Origin of species Oxford Uni.press,
- (ii)William s Beck,(2001).Modern Science and the Nature of Life, The Penguin,
- (iii)Isac Asimov,(1967),The Genetic Code,Paperboard,
- (iv)www.darwinistsinmourning.com

(v)www.Wikipedia.org

(113)Jones Ernest,(2003),The Life and works of Sigmund Freud Imperials London,p.49

(114) ایڈی پس (O e d i p u s): یونانی دیومالا (O e d i p u s) کا ایک افسانوی کردار ہے۔ تھیبیس (Thebes) کے بادشاہ لوئیس اوراس کی ملکہ جوکاسٹا کونجومیوں نے بتلایا کہ ان کا پیدا ہونے والا بچہا پنے باپ کوتل کرے گا اور ماں سے شادی کرے گا۔ بادشاہ نے ملکہ کوتکم دیا کہ بچے کو پیدا ہوتے ہی مرداڈ الے۔ بچے کی پیدائش کے بعد ماں کی ممتا بچے کاقتل تو گوارہ نہ کرسکی البتہ اس نے بچے کو پہاڑ کی چوٹی پر پھینکوادیا۔ یہی بچہا یڈی پس کہلایا۔ اس کی پرورش ایک اور بادشاہ کے ہاں ہوئی۔ نوشتہ تقدیر کے مطابق ایڈی پس نے بڑا ہوکر لڑائی میں ناوا قفیت کے عالم میں اپنے باپ کوبھی قتل کیا اور اپنی مال جوکاسٹا سے شادی بھی کی لیکن جب ماں بٹے کو حقیقت حال کاعلم ہوا تو اس نادانستہ گناہ کی ندامت میں ایڈی پس نے خودکشی کرلی۔

(Sophocles, (1996), Oedipus Rex, Book Home Delhi)

- (i)R.S.Wood worth,(1998)Psychology, Routledge London.
- (ii) Jones Ernest, (2003), The Life and works of Sigmund Freud, Imperials UK.
- (iii) Sigmund Freud, The Interpretation of Dreams www.Durham.edu.uk.

(116)Soviet socialist Democracy, Moscow, P.163

(i)Karl Marks,(1983),Das Capital,oup

(ii)Lenin.Selected works.MOSCOW,1981 (iii)www.Wikipedia.Org

www.KitaboSunnat.com

**√89**

فصل اول

## ما بعد جديديت ....ايك تعارف

ابعدجدیدیت، پس جدیدیت یا جدیدیت کے بعداصل میں اگریزی اصطلاح آج کے دور کا اردو ترجمہ ہے۔ Postmodernism کو مخضر طور پر pomo بھی لکھاجا تا ہے۔ یہ اصطلاح آج کے دور کا فلفہ، ترقی یافتہ معاشروں کاعقیدہ، طرز زندگی، معاشرتی صورت حال اور نظریہ حیات کا نام ہے۔ مابعد عجدیدیت بذات خودایسی شے کو کہتے ہیں جودور حاضریا عجدیدیت کالفظی معنی ہے جدیدیت کی تحریک کے بعد، جبکہ جدیدیت بذات خودایسی شے کو کہتے ہیں جودور حاضریا کھے موجود سے متعلق ہو! جدیدیت کی تحریک اور اس کے مابعد یا جدیدیت کے رقمل (Reaction) کے طور پر بر پا ہونے والی فکری تحریک یا معاشرتی رتجان (Tendency) میں بیان ہوتی ہے اور اس سے مراد داور، ڈرامہ، فن تعمیر، سینما، ڈیزائن، مزید برآن مارکیٹنگ اور بزنس وغیرہ میں ترقی وارتقا کی اور اس سے مراد ای جاتی تھی۔ کی کہ بیسویں صدی کی اختا می دہائیوں میں یہ اصطلاح تاریخ، قانون، کیچراور مذہب کی صفاحت (WikiPedia) کے لیے بھی استعال ہونے گئی۔ آن لائن انسائیکو پیڈیا (WikiPedia) کے لیے بھی استعال ہونے گئی۔ آن لائن انسائیکو پیڈیا (WikiPedia) کے طابق :

"Postmodernism is used in critical theory to refer to a point of departure for works of literature drama, architecture, cinema and design, as well as in marketing and business and in the interpretation of history, law, culture and religion in the late 20th century. Postmodernism is an aesthetic, literary, political or social philosophy, which was the basis of the attempt to describe a condition, or state of being, or something concerned with changes to institutions and conditions as postmodernity. In other words, postmodernism is the "cultural and intellectual phenomenon," especially since

the 1920s'new movements in the arts, while postmodernity focuses on social and political outworkings and innovations globally, especially since the 1960s in the west." (1)

یعنی مابعد جدیدیت ادب، آرکی ٹیکچر، ڈراما، سینما، ڈیزائن وغیرہ کے رحجان کی سمت ظاہر کرتی ہے۔ مزید برآن تاریخ، مارکیٹنگ، کاروبار، مذہب، قانون، کلچر کی وضاحت کے لیے بھی مابعد جدیدیت کا تذکرہ کیاجا تا ہے اورایسا بیسویں صدی کے اختیام سے ہونے لگاہے۔ مابعد جدیدیت، جمالیاتی، ادبی سیاسی اور سماجی فلسفہ حیات کا نام بھی ہے۔

مابعد جدیدیت ایسی کوشش کانام ہے جو حالت، وجودیا اداروں میں تبدیلی کو بیان کرتی ہے۔ دوسر کے لفظوں میں مابعد جدیدیت ساجی اور فکری مظہر ہے جبکہ پوسٹ ماڈرینٹی ساجی اور سیاسی کارہائے نمایاں اور بین الاقوامی ایجادات پراپنی توجہ مرتکز کرتی ہے۔ The compact oxfod English Dictionary کے مطابق:

" Postmodernism: a style and concept in the arts characterized by distrust of theories and ideologies and by the drawing of attention to conventions."(2)

یعنی مابعد جدیدیت ایسے تصور اور طرز زندگی کانام ہے جونظریات وعقاید پر بے بیتنی (distrust) کی وجہ سے متاز ہے۔ جبکہ آن لائن . Postmodernism میں Merriam-webster Dic کے عنی یوں بیان کیے گئے ہیں:

"either of, relating to, or being an era after a modern one" or "of, relating to, or being any of various movements in reaction to modernism that are typically characterized by a return to traditional materials and forms (as in architecture), of relating to, or being a theory that involves a radical reappraisal of modern assumptions about culture, identity, history, or language."(3)

**√91** 

یعنی ماڈرن دور کے متعلقہ یا بعد کاز مانہ، جدیدیت کے ردعمل میں (جنم لینے والی) تحریک درج بالا تعریف کی روسے قابل توجہ تقریباً یہی بات ہے۔ اسی اصطلاح کو The American Heritage تعریف کی روسے قابل توجہ تقریباً یہی بات ہے۔

"Of or relating to art, architecture, literature that reacts aginst earlier modernist principles, as by reintroducing traditional or classical elements of style or by carrying modernist styles or practices to extremes." (4)

یعنی آرٹ، آرکی ٹیچر یاادب(کی تحریک) جوجدیدیت کے پرانے اصولوں کے خلاف رڈمل ظاہر کرتی ہے۔ ہے اورسٹائل کے روایت یا کلاسیکل عناصر کواز سرنو پیش کرتی ہے۔ یاجدید انداز واطوار کوشدت سے پیش کرتی ہے۔ یہ اصطلاح ، آرٹ، موسیقی ، ادب اور ساجیات کی ان بہت ساری تحریکات کے لیے استعال ہوتی ہے جوجدیدیت کے ردممل میں ظاہر ہوئیں۔ لہذا typically اس اصطلاح یا تحریک سے مراد revival of traditional ہوتی ہے۔ واحد مدل میں فاہر ہوئیں۔ لہذا واحد اور ساجی استعال ہوتی ہے۔ واحد مدل میں فاہر ہوئیں۔ لہذا واحد میں استعال ہوتی ہے۔ واحد مدل میں فاہر ہوئیں۔ لہذا واحد میں استعال ہوتی ہے۔

The Hutchinson Dic. of Ideas میں Postmodernism کا تعارف درج بالا تعریفات سے قدر ہے ہے کرکروایا گیاہے:

"Late 20th century movement in architecture and the arts that rejects the preoccupation of modernism with purity of form and technique. Post-modern designers and architects use an amalgam of style elements from the past, such as the classical and Baroque, and apply them in a witty and parodic way that emphasizes surface rather than depth.

The implication is that in an age of mass media and multiculturalism, clarity and coherence of meaning are, no longer possible. This collapse of progress and signification is seen by some cultural critics, For instance Jean Baudrillard **√92** 

and Jean-Francois Lyotard, as symptomatic of society as a whole." (5)

درج بالاا قتباس میں قابل توجہ بات ہے کہ 'ماس میڈیا اور کثیر الثقافتی دور میں معنی کا انسلاک اور اشیاء کا واضح وجود اب ممکن نہیں رہا مجموعی طور پر معاشرہ میں ترقی اور معنی/ مقصدیت کا انہدام بہت سے ثقافتی نقادوں کا موضوع رہا ہے خاص طور پر جین بادریلا اور جین فرینکوس لیوٹارڈ وغیرہ۔

درج بالا اقتباسات کی روشی میں ہم یہ محسوں کرتے ہیں کہ Postmodernism کی بطور کا بطور Theory کی بطور کو افتیانہات کی روشی میں ہم یہ محسوں کرتے ہیں کہ اصل کوئی جامع تعریف (Definition) سامنے ہیں آسکی اور صور تحال ابھی پوری طرح واضح نہیں ہوئی۔ اس کی اصل وجہ یہ ہے کہ مابعد جدیدیت روایتی (classical) معنوں میں کوئی Theory ہے کہ مابعد جدیدیت روایتی (Antitheory) معنوں میں کوئی و الحال pomo کی مزید وضاحت کے لیے نزدیک یہ pomo کی مزید وضاحت کے لیے آئے گئے۔ فی الحال pomo کی مزید وضاحت کے لیے ہم The Penguin Dic. of Literary Terms کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ اس کے مطابق:

"A general (and sometimes controversial term used to refer to changes, developments and tendencies which have taken place (and are taking place) in literature, art, music, architecture, philosophy etc, since the 1940 or 1950s. Postmodernism is different from Modernism, even a reaction against it. It is not easier to define than many other isms. Like them, it is amorphous by nature.

...... The burgeoning of Marxist, feminist and psychoanalytic criticism since the 1970 s is yet another aspect of post modernism, it also refers to a critical position in criticism, in which a complete relativism exists Hence its proximity to post structuralism. Perhaps most important of all are the revolutionary theories in philosophy and literary criticism expressed in structuralism and deconstruction." (6)

یعنی ایک عام کیکن متنازع اصطلاح جوادب، آرٹ، موسیقی، فن تعمیر اور فلاسفی وغیرہ کی تبدیلیوں، ترقیوں اور رحجانات کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ مابعد جدیدیت 1940,50 کے بعد جدیدیت سے علیحدہ (نظریہ) ہے۔ بلکہ مابعد جدیدیت ، جدیدیت کارد ہے۔ دیگر ازموں (Isms) کی طرح مابعد جدیدیت کی تعریف کرنا آسان نہیں کیونکہ فطر تأمیہ بے شکل اور بے ڈھانچہ ہے۔

1970ء سے مارکسٹوں کی بورڈ وائیت، آزادئی نسواں کی تحریک اورنفسیاتی تحلیلی تقید مابعد جدیدیت کے مزید پہلو ہیں۔ مابعد جدیدیت تقید کے با قاعدہ رجان یاتحریک کانام بھی ہے۔ ایک ایسار حجان جس میں اضافیت کو بہت زیادہ اہمیت حاصل ہے لہذا اس کے ڈانڈ بے پس ساختیات سے بھی جاملتے ہیں۔ مابعد جدیدیت کی سب سے نمایاں خصوصیات غالبًا اس کے انقلابی نظریات فلسفہ اور ادبی تنقید کے حوالہ سے ہیں، جنہیں ساختیات' اور' ردشکیل' میں ظاہر کیا جاتا ہے۔ Postmodern Age کی پروڈ کٹ اور عصرِ موجود کا جام جم یعنی اسلام کے بارے میں مزید معلومات اس طرح مہیا کرتا ہے:

"Postmodernism: A general and wide-ranging term which is applied to literature, art, philosophy, architecture, fiction and cultural and literary criticism, among others, postmodernism is largly a reaction to the assumed certainty of scientific or objective, efforts to explain reality. In essence, it simply mirrored in human understanding of it, but rather is constructed as the mind tries to understand its own particular and personal reality. For this reason, postmodernism is highly skeptical of explanations which claim to be vaild for all groups, cultures, traditions, or races, and instead focuses on the relative truths of each person. In the postmodern understanding, interpretation is everything: reality only comes into being through our interpretations of what the world means to us individually. Postmodernism relies on concrete

experience over abstract prinicples, knowing always that the outcome of one's own experience will necessarily be fallible and relative, rather than certain and universal.

Postmodernism is "post" because it denies the existence of any ultimate principles, and it lacks the optimism of there being a scientific, philosophical or religious truth which will explain everything for everybody a characteristic of the so called "modern" mind. The paradox of the postmodern position is that, in placing all principles under the scrutiny of its skepticism, it must realize that even its own principles are not beyond questioning, As the philosopher Richard Tarnas states, postmodernism cannot on its principles ultimately justify itself any more than can the various metaphysical overviews against which the postmodern mind has defined itself." (7)

درج بالاعبارت کامفہوم کچھاس طرح ہے کہ مابعد جدیدیت ایک عام کیکن وسیع اثر رکھنے والی اصطلاح ہے، جس کا اطلاق ادب، آرٹ، فلسفہ، فن تغمیر، فکشن وغیرہ کے علاوہ ثقافتی اوراد بی تقید پر بھی ہوتا ہے۔ مابعد جدیدیت اصل میں سائنسی اور تج بی مزعومہ دعاوی کے خلاف ردعمل ہے جو حقیقت (Reality) کی وضاحت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ مخضراً، مابعد جدیدیت اس تسلیم ورضا کانام ہے کہ حقیقت محض انسان کے فہم وادراک سے منعکس نہیں ہوتی بلکہ انسانی ذہن اپنے ذاتی فہم سے خود حقیقت کی تغمیر کرتا ہے۔ یعنی حقیقت سے منعکس نہیں بلکہ داخلی کیفیت کانام ہے؟ اسی لیے مابعد جدیدیت ان تمام وضاحتوں ، تشریحات و تفاسیر اور نظریات کورد (Skeptical) کرتی ہے جو تمام فرئ ق، ثقافتوں، روایات، رسوم ورواج یاا قوام وملل کے لیے بیساں لاگو (valid) ہونے کا دعو کی کرتی ہیں۔

مابعد جدید ذہمن کے نز دیک وضاحت (Interpretation) ہی سب کچھ ہے حقیقت اسی وقت وجود میں

**♦95♦** 

آتی ہے جب دنیا کے ذاتی تجربے سے افرادا پنے لیے اس Experience کریں۔ مابعد جدیدیت مفروضہ/مزعومہ اصولوں کی بنیا دیر ٹھوس تجربات پر انحصار کرتی ہے۔ اگر چہ یہ بات یقنی ہے کہ انفرادی اور ذاتی تجربات کا نتیجۂ لطی سے مملوا وراضا فی ہوتا ہے نا کہ قینی اور آفاقی۔

مابعدجدیدیت ، ''مابعد' اس لیے ہے کہ یہ سی بھی حتمی اصول اور آفاقی سچائی کے وجود کا انکار کرتی ہے۔ یہ کسی بھی سائنس ، فلسفیا نہ اور مذہبی صدافت کی منکر ہے۔ وجہ یہ ہے کہ سائنس ، فلسفہ اور مذہب آفاقی ہیں جبکہ مابعد جدیدیت اضافیت اور انفرادیت کی مدعی ہے۔

مابعدجدیدیت کاایک واضح تضاد (paradox) یہ ہے کہ یہ ہوشم کے حتمی اور آفاقی اصولوں ونظریات کورد کرتی ہے نتیجہ صاف ظاہر ہے کہ پھراس کے اصول و دعاوی کیونکر قابل تسلیم اور شک سے بالا ہو سکتے ہیں؟ مشہور معاصر مغربی فلسفی رچرڈ ٹارنز جو کہ مابعد جدیدیت کے نقادوں میں سے ایک ہیں وہ بھی یہی رائے رکھتے ہیں کہ مابعد جدیدیت اپنے اصولوں کی بنیاد پرخود کو ہی ثابت نہیں کرسکتی جبکہ مابعد الطبیعیات نظریات کے دعاوی کے ثبوت موجود ہیں جن کا مابعد جدیدیت کے حامی انکار کرتے ہیں۔

مابعدجدیدیت کے بانیوں میں ایک نمایاں اور اہم ہستی (Figure) جین فرینکوس لیوٹارڈ Trend) ہیں۔موصوف نے فرانسیسی زبان میں ایک مخضر کیکن Jean-Francois Lyotard) setter کتاب کھے کر مابعد جدیدیت کے میدان میں انقلاب بریا کردیا، کتاب کانام ہے؟

The postmodern condition: A Report on Knowledge اسی کتاب کے آغاز کے دو پیراگراف اس طرح سے مابعد جدید صور تحال کا تذکرہ کرتے ہیں:

"Our working hypothesis is that the status of knowledge is altered, as societies enter what is known as the postindustrial age and cultures enter what is known as the postmodern age. This transition has been under way since at least the end of the 1950s. which for Europe marks the completion of reconstruction. The pace is faster or slower depending on the country, and within, countries it varies according to the sector of activity. The general situation is

one of temporal disjunction which makes sketching an overview difficult ......scientific knowledge is a kind of discourse. And it is fair to say that for the last forty years the "Leading" sciences and technologies have had to do with language: phonology and theories of linguistics, problems of communication and cybernetics, modern theories of algebra and informatics, computers and their languages, problems of translation and the search for areas of compatibility among comuter languages, problems of information storage and data banks, telematics and the perfection of intelligent terminals, to paradoxology. The facts speak for themselves (and this list is not exhaustive)."

لیوٹارڈ مابعدجدیدیت کوکوئی تحریک ،نظریہ یاتھیوری نہیں کہتے بلکہ عصر حاضر کی صور تحال ان کے نزدیک مابعد جدیدیت کا مظہر ہے ۔علم کے میدان میں انقلاب برپا ہونے کی وجہ سے علم قابل فروخت commodity بناوں کے سٹور تئے نظام کی وجہ سے معلومات کا ذخیرہ بن چکا ہے ورعلم محض برائے رہنمائی نہیں بلکہ ڈیٹا بنکوں کے سٹور تئے نظام کی وجہ سے معلومات کا ذخیرہ بن چکا ہے اور معاشر نے (خاص طور پر مغربی معاشر نے) The producers and users of knowledge ورمین معاشر نے معاشر نے ساجی کی لظ سے Postin dustrial ورموں میں منقسم ہو چکے ہیں۔ مغربی معاشر نے ساجی کی لظ سے Postmodern ورمین داخل ہو چکے ہیں اور بہتبدیلی 1950ء سے جاری ہے۔ تبدیلی کا ممل مختلف ملکوں سے میں مختلف میں مختلف ہے اور اس کا انحصار ملکوں کی ترقی پر ہے۔ ایک دور (جدیدیت) سے دوسر نے دور (مابعد جدیدیت) کی سے دوسر نے دور (مابعد جدیدیت) کی تصور النا تحل کی کو لیوٹارڈ زمانی ہے ربطی Temporal disjunction قرار دیتے ہیں۔

سائنسی علم ایک طرح کا ڈسکورس ہے اور گزشتہ جاکیس سالوں سے لیڈنگ سائنسز اور ٹیکنالوجی نے زبان پراثرات مرتب کیے ہیں۔صوتیات، لسانیات کے نظریات کمیونی کیشن کے مسائل، سائبر ٹیکس، الجبر ااور انفار میشن کے جدید نظریات، کمبیوٹرز اور اس کی لسانیات، ترجمانی کے مسائل اور کمبیوٹر کی زبانیات میں موزونیت، ڈیٹا بنک اور معلومات کے نظام کی کاملیت وغیرہ معاشروں میں اور معلومات کے نظام کی کاملیت وغیرہ معاشروں میں

**√97** 

عجیب تضادی صورتحال رونما ہو چکی ہے۔

The Nature of the social Bond: The پانچویں باب بعنوان postmodern perspective

"What is new in all of this that the old poles of attraction represented by nation-states, parties, professions, institution and historical traditions are losing their attraction. And it does not look as though they will be replaced, at least not on their former scale. The trilateral commission is not a popular pole of attraction. "Identifying" with the great names, the heroes of contemporary history, is becoming more and more difficult. ...... But then again, it is not axactly a life goal. It depends on each individual's industriousness. Each individual is referred to himself, And each of us knows that our self does not amount too much.

This breaking up of grand narrtives leads to what some authors analyse in terms of the dissolution of the social bond and the disintegration of social aggregates into a mass of individual atoms thrown into the absurdity of Brownian motion. Nothing of this kind is happening: this point of view it seems to me, is haunted by the paradisaic representation of a lost "organic" society."(8)

مابعد جدید صورتحال کا تجزیه کرتے ہوئے لیوٹارڈ لکھتا ہے کہ قومی ریاستوں، پارٹیوں، پیشوں، اداروں اور تاریخی روایات کے پیش کردہ دلکشی کے مراکز اپنی اہمیت وافا دیت کھوتے جارہے ہیں۔ ہمارے لیے قابلِ غور اور قابلِ اعتراض (Challengable) لیوٹارڈ کا بیردعوئی ہے کہ Historical traditions are losing

موصوف کے نزدیک اگر شکیش روایات اپنی دلچیبی کھوچکی ہوں تو یہ کونساتعجب کی بات ہے۔جدیدیت اوراس سے پہلے نشاۃ ثانیہ کے دور میں یورپ کا سب سے اہم کارنامہ ہی مذہب بے زاری، دوسرے الفاظ میں عیسائیت کار در ہا ہے لیکن اسلام کی صاف سھری اور فطری تعلیمات سے یورپ بے بہرہ رہا ہے تواس کے قصور وار بھی میسی مذہب کے ٹھیکیدار ہیں جواسلام کے پیغام کے آگے دیوار بن کر کھڑے ہوگئے!

لیوٹارڈ کوعظیم شخصیات اوران کے کارناموں پربھی اعتراض اور تشکیک ہے اگر مارکس اور اینجل اپنے دعوے میں نا کام رہے ہیں یا کمیونزم نا کام ہوگئ ہے توبیان کا پراہلم ہے اگر کمیونزم نا کام ہوا ہے تواس مایوسی کی چاور تلے جھپ کردیگر ہستیوں کے کارناموں کا انکار کرنا کہاں کی دِانائی ہے؟

درج بالاا قتباس میں سب سے قابلِ اعتراض اور چیکنج کرنے والا بید عویٰ ہے کہ:

.... This breaking up to grand Narratives مہابیانی (عظیم صداقتیں) سے اعتاد اٹھ جانے سے معاشرہ ساجی انتشار میں مبتلا ہوگیا ہے اور ساجی اجتماع کے ادارے فضا میں بے ترتیب بکھرے جواہر (Atoms) کی طرح ہیں جو براؤنی حرکت (بے ترتیب حرکت) میں پھرتے ہیں۔(۹)

یہ تھالیوٹار ڈجین فرینکوں کے مغربی معاشروں میں مابعد جدید صور تحال کے بارے میں اپنے مشاہدات اور احساسات کا حاصل مطالعہ: پروفیسر ڈگلس کیلنر (Douglas Kellner) مابعد جدیدیت کا تجزیہ اس طرح پیش کرتے ہیں:

"On the terrain of everyday life, new youth subcultures of resistance are visible throughout the world, as are alternative subcultures of women, gays and lesbians, blacks and ethnic minorities, and other groups that have resisted incorporation into the hegemonic mainstream culture. British cultural studies has accordingly explored both mainstream

hegemonic cultures and oppositional subcultures since the 1970s. It has focused on articulations of class, race, gender, sexual (preference), ethnicity, region, and nation in its explorations of concrete cultural configurations and phenomena in the postmodem age."(10)

پروفیسر کیلز کے مطابق مابعد جدیدیت کے مظاہر ہمیں روزمرہ زندگی میں نمایاں اور عام دیکھنے کو ملتے ہیں اور خے نئے کچر اور ماتحت کلچر پروان چڑھ رہے ہیں اور یہ معاملہ ساری دنیا میں ہے۔ پروفیسر موصوف اس کی مثالیں مردانہ اور زنانہ ہم جنس پرسی کے کچر اور ان کو قانونی تحفظ مانا، کالے لوگوں (حبشیوں) کے کلچر اور ان اقلیتوں کے کلچر وغیرہ کی مثال دیتے ہیں۔ کہ یہ کلچرا پی علیحدہ پہچان بنا چکے ہیں اور کسی بھی سوسائٹی کے مرکزی اور غالب کلچر میں ضم ہونے سے مزاحم ہیں۔ جس طرح کہ برلش کلچرل سٹڈیز کے تحت 1970ء سے اس کا مطالعہ ہور ہا ہے۔ یہ سٹڈیز اپنی توجہ مختلف کلچرز پر مرکوز رکھے ہوئے ہے مثلاً گروہ بندی نسل جنس جنسی ترجیحات نسل پرسی ، علاقائیت و قومیت وغیرہ کے کچرکس طرح ٹھوں بنیا دوں پر استوار ہور ہے ہیں۔ جملہ معترضہ کے طور پر عرض ہے کہ پروفیسر موصوف نے اس بات کا تذکرہ کر ناشا ید دانستہ طور پر مناسب نہیں سمجھا کہ ند ہمی شدت پیندی اور مشرق کے مقابلے میں مغرب کی برتری کے کچرکو بھی برلش کلچرل سٹڈیز میں فوکس کیا گیا ہے۔

بہرحال پروفیسر کیلز کے مطابق مابعدجدیدیت کا ایک مظہر مختلف alternative کلچرز کا بھی Establish ہوتے۔ اوران میں افسوسناک بات یہ ہے کہ پچھ ایسے کلچرز متعارف اور مقبول ہو پچے ہیں جن کا وجود انسان کی معلومہ تاریخ کے سی دور میں بھی نہ تھا۔ مثال کے طور پر Gay اور کھر کا رواج کا جرکا رواج پا جانا یہ بات تو قابل تسلیم ہے کہ بائبل اور قرآن کے مشتر کہ بیان کے مطابق سدوم کی بستیوں میں اغلام بازی (لواطت) عام تھی۔ لیکن پھر بھی اسے قانونی شادیوں کی صورت نہ دی گئی تھی اور قانون نے ہم جنس پرست جوڑے کو چو وراثت بھی نہ دیا تھا۔ یہ تعل بہر حال ندموم خیال کیا جاتا تھا جبکہ آج بیصور تحال ہے کہ پورے مطراق کے ساتھ وراثت بھی نہ دیا تھا۔ یہ تعل بہر حال ندموم خیال کیا جاتا تھا جبکہ آج بیصور تحال ہے کہ پورے مطراق کے ساتھ ہور ہے ہیں۔ یہ وفیس کیلز نے اس طرف بھی اشارہ کیا تھا کہ یہ کچر ساری دنیا میں عام مواشر نے تو فی الحال اس کلچر سے محفوظ ہیں۔ لیکن یہ خطرناک اور شرمناک رجان تیسری دنیا کے مشرق مما لک میں بھی پرورش پار ہا ہے۔ اس سلسلہ میں روزنامہ جنگ لا ہور مور خہ 3 جولائی 2009ء کی بی خبر چونکا دینے والی ہے کہ کس طرح مشرق بھی مابعد جدیدیہ بیرے کی زدمیں ہے خبر کی سرخی اور تفصیل درج ذیل ہے؟

سرخی: نئی دہلی ہائیکورٹ نے ہم جنس پرستی کوجائز قرار دیدیا۔اس سرخی کے نیچے ایک تصویر جمائی گئی ہے جس میں عور توں کواس فیصلے پرخوشی کاا ظہار کرتے ہوئے دکھایا گیاہے اور کیپشن میں کھا ہے کہ نئی دہلی:خواتین ہم جنس پرستی کوقانونی قرار دیئے جانے پرخوشی کااظہار کر رہی ہیں اور خبرکی تفصیل اس طرح بیان کی گئی ہے:

''نئی دہلی (نیوزایجنسیاں) نئی دہلی کی ہائیکورٹ نے بھارتی آئین کی دفعہ 377 کئی دہلی نئی تشریح کرتے ہوئے باہمی رضامندی ہے ہم جنس پرسی کوجائز قرار دیا ہے۔ عدالت نے اس فیصلے کے ذریعے بھارتی آئین کی دفعہ 377 کی نئی تشریح کردی ہے۔ اس سے قبل اسی دفعہ کے تحت ہو تم کی ہم جنس پرسی کو غیر قانونی اور قابل سزاجرم قرار دیا گیا تھا۔ تاہم عدالتی فیصلے کے تحت اب اس دفعہ کا اطلاق صرف زبر دسی سے ہم جنس پرسی کرنے والے افراد پر ہوگا۔ چیف جسٹس کی قیادت میں قائم بینے نے اپنے فیصلے میں کہا ہے کہ ہر قسم کا امتیاز انصاف اور مساوات کے اصولوں کے منافی ہے۔ عدالت نے اپنے فیصلے میں کہا ہے کہ ہر قسم کا امتیاز انصاف عدالت کے اس فیصلے کے سے ملک کے لاکھوں ہم جنس پرستوں میں خوشی کی اہر دور گئی ہے۔

پر پابندی ، بنیا دی انسانی حقوق کی خلاف ورزی ہے۔ بی بیسی کے مطابق عدالت کے اس فیصلے سے ملک کے لاکھوں ہم جنس پرستوں میں خوشی کی اہر دور گئی ہے۔

بھارتی اداکارہ اورہم جنس پرتی کی علمبر دارسلینا جیطلی نے عدالتی فیصلے کوتاریخی قرار دیا اور کہامیں اس پر بہت خوش ہوں۔'(11)

اب تک ہم مختلف حوالوں سے مابعد جدیدیت کے بارے میں مطالعہ کر چکے ہیں۔ اگر ہم درج بالا اقتباسات کی روشنی میں گفتگو کوسمیٹنا جا ہیں تو مابعد جدیدیت کا تعارف کچھاس طرح کرواسکتے ہیں۔

#### مابعد جديديت كيامي؟

جدیدیت کے علم برداروں نے اپ مخصوص افکار پرجس شدو مد کے ساتھ اصرار کیا اوران افکار کے نفاذ کے لیے جس طرح طاقت اور حکومت کا بے دریغ استعال ہوا اس نے فکری استبداد کی وہی صور تحال پیدا کردی، جوعہد وسطیٰ کے بورپ میں مذہبی روایت پیندی نے پیدا کی تھی اور جس کے رومل میں جدیدیت (Modernism) کی تحریک پیدا ہوئی تھی۔ اس استبداد کالازمی نتیجہ شدیدرومل کی شکل میں رونما ہوا اور یہی رومل مابعد جدیدیت کی متفقہ تعریف تو سامنے ہیں آسکی لیکن اس مابعد جدیدیت کی متفقہ تعریف تو سامنے ہیں آسکی لیکن اس بات پرتقریباً تمام مفکرین کا اتفاق ہے کہ مابعد جدیدیت، جدیدیت کے دومل کے نتیجہ میں ظہور پذیر ہوئی۔ البندا مابعد جدیدیت کے بعد اورا کر اس کے رومل میں اسکی کے دومل میں اسکی کے دومل میں اسکی کے دومل میں کے بعد اورا کر اس کے دومل میں اسکی کے دومل میں اسکی کے دومل میں دوم

**€101≽** 

ظہور پذیر ہوئے۔اس کے علم بردار نہ تو کسی منظم نظام فکر کے قائل ہیں اور نہ منظم تحریکوں کے، اس لیے یہ فکر اشتراکیت یا جدیدیت کی طرح کوئی مبسوط یا منظم فکر نہیں ہے اور نہ اس کی پشت پرکوئی منظم تحریک ہی موجود ہے۔

بلکہ مابعد جدیدیت کے علم بردار بید وی کرتے ہیں کہ یہ کسی نظریے کا نام نہیں ہے، بلکہ اس عہد کا نام ہے جس سے ہم گزررہے ہیں اوران کیفیتوں کا نام ہے جواس عہد کی امتیازی خصوصیات ہیں۔ اس سلسلہ میں ہم لیوٹارڈ اور پروفیسر ڈگلس کیاز کے خیالات پڑھ چکے ہیں۔(12) ظاہر ہے کہ یہ خض دعوی ہے اور چونکہ وہ اپنے خیالات کی تائید میں کہ ایس کی کہ یہ میں کہ ایس کی دنیاان کے خیالات کو نظریہ میں کہ ایس کی دنیان کے خیالات کو خیالات کو نظریہ حیات (Ideology) یا طرز زندگی مانے پرمجبورہے۔

اس مقام پراس بات کا تذکرہ کردینا بھی ضروری ہے کہ اکثر امور میں مابعدجدیدیت کے مفکرین میں اتفاق رائے بھی نہیں ہے اور علمی حلقوں میں بیا صطلاح مختلف معنوں میں استعال ہوتی رہی ہے (اس کے بارے میں الگی sub-Heading میں وضاحت ہوگی) اس لیے اس کی تعریف بیان کرنا بھی بہت مشکل ہے۔ تا ہم بعض خیالات مابعد جدیدیت مفکرین میں مشترک بھی ہیں اور یہی مشترک فکران کا امتیاز ہے۔ لیوٹارڈ، جس کا اس فکر کے بائیوں میں شار ہوتا ہے اس کی تعریف یوں کی ہے:

"I define postmodernism as incredulity towards میرے نزدیک مابعد جدیدیت کا مطلب عظیم بیانات پرعدم (13) "metanarratives." (23) میں ہے ا

مابعد جدیدیت کے حامی کہتے ہیں کہ جدیدیت نے عقل کی بالاتری، آزادی، جمہوریت، ترقی، کھی منڈی اوراشترا کیت (Metanarratives) جیسے خیالات عالم گیرسچائیوں (Metanarratives) کی حیثیتوں سے پیش کیے ۔ یہا یک کھلافریب تھا۔ زمانہ کے امتداد نے ان ساری خودساختہ حقیقوں کا جھوٹ واضح کر دیا ہے، اس لیے اب اس عہد میں اس طرح کے عظیم بیانات / Grandnarratives Meganarratives میں عہد کی عارت کے مام دعووں کی عمارت وادی گئی ہے۔ اوراس عہد کی یہ خصوصیت ہی مابعد جدیدیت ہے۔ دیکھیے Wikipedia مابعد جدید عہد کی خصوصیات اس طرح بیان کرتا ہے:

"Postmodernist ideas in philosophy and the analysis of culture and society expanded the importance of critical theory **€102** 

has been the point of departure for works of literature architecture, and design, as well as being visible in marketing/business and the interpretation of history, law and culture. These developments-re-evaluation of the entire western, Value system (love, marriage, popular culture, shift from industrial to service economy)

Postmodernism was originally a reaction toward modernist ideology. Largely influenced by the western European "disillusionment" induced by world war II, Postmodernism refers to a cultural, intellectual, or artistic state lacking a clear central hierarchy or organizing principle and embodying extreme complexity, contradiction, ambiguity, diversity, interconnectedness or interreferntiality, in a way that is often indistinguishable from a parody of itself. It has given rise to charges of fraudulence." (14)

مابعد جدیدیت: اصطلاح کی تاریخ (History of the Term) جہاں تک مابعد جدیدیت بطوراصطلاح کے آغاز کا تعلق ہے۔1870ء کے قریب اسے مختلف شعبہ جات (Fields) میں استعال کیا گیا۔ مثال کے طور پر (John Watkins) نے لکھا:

"A postmodern style of painting to get beyond French Impressionism."(15)

The پیر J.M. Thompson نے 1914ء میں اپنے آرٹیکل میں اس اصطلاح کواستعال کیا جو Hibbert Journal (a quarterly philosophical review) میں چھپا۔ یہ اصطلاح اس نے عقاید ونظریات کے بدلتے رحجان کو بیان کرنے کے لیے استعال کی اس کے الفاظ تھے:

"The raison detre of post-Modernism is to escape from

**€103** 

the double mindedness of modernism by being thorough in its criticism by extending it to religion as well as theology, to catholic feeling as well as to catholic tradition."(16)

(philosophically نے اس اصطلاح کوفلسفیانہ متی ثقافت Rudolf pannwitz نے اس اصطلاح کوفلسفیانہ متی ثقافت postmodernism کا آئیڈیا میں oriented culture کا آئیڈیا میں نطشے کے جدیدیت کے تجزیہ (analysis of modernity) سے مستعار لیا تھا اس نے کہا تھا:

"Overcoming the modern human would be the post human."(17)

1921ء اور 1925ء میں اسے آرٹ اور موسیقی کی نئی شکلوں (Forms) کے ذکر کرنے کے لیے بھی Postmodemism and other میں B.I.Bell نے اپنی مضمون B.I.Bell نے اپنی کتاب (Postmodemism and other میں What is (London 1989) نے دمشمون در اعتبال کیا۔ (18) Post- Jencks (القی کتاب کی مشہور مور خیل کتاب (Post- Modernism کو سب سے پہلے مشہور مور خیل مشہور مور خیل میں کتاب کی ادوار کے معنی میں A stury of History نے اپنی شہرہ آفاق کتاب کتاب کیا ٹائن کی کے الفاظ تھے:

"Our Post-Modern age has been inaugurated by the general war of 1914-1918." (19)

په کتاب 1947ء میں شائع ہوئی لیکن نوبرس پہلے 1938ء میں لکھی جا چکی تھی۔ 1947ء میں کہ جا چکی تھی۔ Britanica کے مطابق:

" In 1949 it was used to describe a dissatisfaction with modern architecture, leading to the postmodern architecture movement."(20)

فنون لطیفہ میں 'مابعد جدیدیت' کی اصطلاح سب سے پہلے آرٹ تھیوری میں رائج ہوئی ،عمرانیات اوراد بیات میں اس کارواج بعد میں ہوا۔اد بیات میں اس کا استعمال سب سے پہلے عرب امریکی ادیب اور سکالر اہاب حسن ، نے کیا۔اہاب حسن (Ihab Hassan) کی کتاب ہے:

The Dismemberment of Orpheus: Towards a Post-Modern Literature (1976)

تقریباً سی زمانے میں اس اصطلاح کا استعال فرانس میں بھی عام ہو گیا اور Baudrillard, Deniel Bill اور Postmodernism نے بطورتھیوری یاصورتحال بحث کرنا شروع کیا لیوتار کی کتاب The Postmodern Condition: A Report جس کاذکر ہم پیچھے کرآئے ہیں اور مزید بھی ہوگا لیعنی On knowledge ما بعدجد یدیت پر بنیادی حوالے اور Bible کا درجه رکھتی ہے۔ Lyotard کے علاوہ فرانسیسی نظریہ ساز J.Habermas دے لیوز اور گواتری (Deleuze and Guattari) نیز امریکی مفکر فریڈرک جیمسن (Jameson, Fredrick) نے بھی مابعد جدید صورت حال سے اپنی اپنی تھیوری میں بالوضاحت بحث کی ہے۔ جس کاذکر آئے گا ۔ مزیر یہ کہ مدن سروپ (Madan Sarup) نے اپنی Madan sarup, An Introductory to Post- Structulralism and تتاب Postmodernism (Athens, Georgia 1989)یں آخری باب Postmodernism پروقف کیاہے۔اگر چہ مدن سروب بنیادی طور پر Marxism کا دفاع کرتاہے تا ہم فرانسیسی مفکرین کے افکار کااس نے بالنفصيل جائز ہ لياہے۔اسي موضوع پر ليوٹارڙ کي ايک اور کتاب بھي منظرعام پرآ چکي ہے جس کا نام ہے: The Postmodernism Explained to children, Tr, by Don Berry (Turnaround (1992 اس کتاب میں لیوٹارڈ نے اپنی تھیوری کوسا دہ زبان میں خطوط کی صورت میں لکھا ہے )۔ایک اورامریکی مفکر Postmodern culture نے Postmodern culture سے بحث کی ہے۔ یہاں اس بات کا تذکرہ بھی ضروری ہے کہ مغرب کی بعض جامعات میں مابعد جدیدیت کی بحث cultural studies کے طور پر بھی جاری ہے۔اس طرح مابعدجدیدیت کی اصطلاح تقریباً ڈیڑھ صدی برانی ہے گر ایک Phenomenon کے طور پر مابعد جدیدیت نصف صدی سے زیادہ عمز نہیں رکھتی۔ یا کستان میں اردواد بی تنقید کے حوالے سے نقادان فن نے مجھی اس موضوع برخامه فرسائی کی ہےان میں رؤف نیازی شفیق احمہ ضمیرعلی بدایونی ، ناصرعباس نیر ،احمہ سہبل ،افضال حسین قاضی ،ایازمحمودسید، فہیم اعظمی وغیرہ کیکن حق تو یہ ہے کہ اردو زبان وادب کو مابعد جدیدیت سے متعارف کروانے کا سہرا ہندوستانی مفکراورادیب بروفیسر گویی چندنارنگ کےسرہے جنہوں نے اس موضوع بر''ساختیات ، پس ساختیات اورمشر قی شعریات' نامی کتاب لکھ کراردو میں اس بحث کا آغاز کیا۔ بعد میں ان کی اس موضوع یر مزید کتب مثلاً اردو مابعد جدیدیت برم کالمه، جدیدیت کے بعداور جدیدیت ، ترقی پیندی ، مابعد جدیدیت وغیره

**€105≽** 

اور مقالات بھی سامنے آئے۔ پھر ہندوستانی اردو نقادوں مثلاً وہاب اشر فی ، ابرار رحمانی ، ابوالکلام قاسمی ، اسلم حنیف ، خورشیدا کبر ، دیوندراسر ، ساجدہ زیدی ، سلیم شنراد ، شرجیل احمد خان ، صدیق عالم ، معراج رعنا ، ضیاء الدین سردار وغیرہ نے اس موضوع پر مقالات میں تعرض فر مایا۔ پاکستانی نژاد امر کی پروفیسر فلم میکر ، ایمبسیڈ را دیب اور مفکر ، ڈاکٹر اکبر صلاح الدین احمد کے تذکرہ کے بغیر بات تشند ہے گی جنہوں نے اس موضوع پر ایک نہایت مفید کتاب خریفر مائی جس کا نام ہے:

Akbar S. Ahmad, Postmodernism and Islam: Predicament and Promise, Routledg London(1992)

اوپر درج کیے گئے مصنفین ، مفکرین اور نقادوں میں سے کسی نے بھی مابعد جدیدیت کا اسلامی حوالے سے جائزہ نہیں لیا۔ سوائے اکبر صلاح الدین احمہ کے اور تاسف کی بات یہ ہے کہ ان کے خیالات سے کلی اتفاق کرنا نہایت مشکل ہے۔ اس کا تذکرہ بھی ہم مناسب مقام پر کریں گے۔

بہرحال ہمارے کہنے کا مطلب بیتھا کہ اردوزبان وادب اس نام اوراصطلاح یعنی مابعد جدیدیت سے اجنبی نہیں رہے اور کسی نہ کسی حوالے سے متعارف ہو چکے ہیں۔ سوال اصل میں متعارف ہونے یا نہ ہونے کا نہیں۔ اگرکوئی کیاشیم سائنا کڈ (Ca CN) کا مہلک زہر حلق سے اتار لے اوروہ کیمسٹری کا پروفیسر ہویا کسی دورا فیادہ گاؤں کا جاہل نوجوان، دونوں پر اس کے اثرات ایک سے مرتب ہوں گے۔ اس طرح اس اصطلاح سے متعارف (ادبی حوالے سے) اور غیر متعارف لوگوں پر اثرات ایک سے ہی مرتب ہورہے ہیں۔ ضرورت اس امرکی ہے کہ مابعد جدیدیت کی چینج سے لوگوں کوآ گاہ کیا جائے اور اس حوالے سے اسلامی تعلیمات سے جورہنمائی ملتی ہے اس کی جدیدیت کے بعد مابعد جدیدیت کی رومیں بہہ کرمسلمان نوجوان اپنی عاقبت کا نقصان نہ کرلیں اور اس مقالے میں ہم اسی کی کوشش کریں گے انشاء اللہ۔

ا پنی اس گفتگو کو ہم پروفیسر والٹر اینڈرسن (Walter Truett Anderson) کے درج ذیل الفاظ پرسمٹتے ہیں جس میں انہوں نے مابعد جدیدیت کو دنیا کے موجودہ نظریات میں سے ایک کے طور پر شناخت کیا ہے۔ Wikipedia میں Postmodernism میں Wikipedia آرٹیکل کا مقالہ نگارلکھتا ہے:

"Walter Anderson identifies pomo as one of four world views these four world views are the postmodern ironist, which sees Truth (Capital T) as socially constructed,

the scientific rational....."(21)

لیوٹارڈ کی کتاب The Postmodern Condition: A Report on Knowledge پر جب تک سیر حاصل گفتگو نہ کر لی جائے ہماری بات تشنہ رہے گی۔اس لیے ہم ایک بار پھر کتاب مذکور کی مدد سے مابعد جدیدیت یا مابعد جدید صور تحال کو مجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔

مرقیاتی علم: نئی ذہانیت

كتاب كے يہلے باب ميں ليوٹار ڈلكھتاہے:

"Data Banks are the encyclopedia of tomorrow; they are 'nature' for postmodern men and women. We can predict that anything in the constituted body of knowledge that is not translatable in this way will be abandoned and that the direction of new research will be dictated by the possibility of its eventual results being translatable into computer language." (22)

لیوٹارڈ کہتا ہے کہ کم کی نوعیت بدل گئ ہے کیونکہ معاشرے مابعد شنعتی (Postindustrial) دور میں داخل ہو چکے ہیں اور ثقافتیں (cultures) مابعد جدید عہد میں۔ دوسری جنگ عظیم کے بعد ساجی اور معاشرتی تبدیلیاں اس تیزی سے رونما ہوئی ہیں کہ دیکھتے ہی دیکھتے ہی دیکھتے ، معاشرے کیا سے کیا ہوگئے ہیں۔ تکنالوجی اور ٹیلی مواصلات کا انقلاب اس نوعیت کا ہے کہ آج پوری دنیا میڈیا سوسائٹی بن گئی ہے۔ دور دراز کے معاشرے جہاں پہلے تبدیلیاں انقلاب اس نوعیت کا ہے کہ آج پوری دنیا میڈیا سوسائٹی بن گئی ہے۔ دور دراز کے معاشرے جہاں پہلے تبدیلیاں اور اس دیر میں پہنچا کرتی تھیں یانہیں پہنچا کہ تا جو معاشرے معاشرے معنوظ ہیں اور اس انقلاب کی زدمیں آجے ہیں۔ لیوٹارڈ نے اپنی کتاب میں ان تمام تبدیلیوں اور ان کے اثر ات سے بحث کی ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ کمپیوٹر (Computerised) معاشرے میں علم (Knowledge) کی نوعیت بالکل بدل گئی ہے مابعد جدید معاشرے یا معاشروں کی خصوصیات سے بحث کرتے ہوئے وہ تین امور پرغور کرنے کی وعوت دیتا

' (۱) پچپلے چالیس پچاس برسوں میں سائنس اور تکنالوجی میں سب سے زیادہ عمل دخل زبان کا ہے۔کمپیوٹر برقی ذہن کے لیے زبان وضع کرنا،اس زبان کے ذریعے معلومات کوجمع کرنے اور یانے کاعمل،مصنوعی مشینی زبان،اورمشینی **(107)** 

ترجمہ، معلومات کی ذخیرہ اندوزی اور برقیاتی معلوماتی بنکون کا قیام وغیرہ معاشروں کے مابعد جدید دور میں داخل ہونے کی وجہ سے علم کاوہ حصہ جو برقیاتی ذہن کوہضم نہیں کرایا جاسکے گایا جس کی برقیاتی تحلیل نہ ہوسکے گی طاقِ نسیاں میں دھرارہ جائے گا۔علم جو پہلے ذہن انسانی کوجلا دینے یا شخصیت کوسنوار نے نکھارنے کے لیے حاصل کیا جاتا تھا، اب فقط اس لیے پیدا کیا جائے گا کہ کی منڈی معیشت میں اس سے نفع حاصل ہو سکے یااس کوطاقت کے ہتھیارکے طور پر برتا جاسکے۔

(2) برقیاتی تکنالوجی کے اس انقلاب سے علم کی نوعیت میں جوتبد ملی آئی ہے اس سے علم اب اپنا جواز آپنہیں رہا۔

بلکہ علم پوری طرح کمرشل قو توں کے زیر سابی آگیا ہے۔ علم اب شخصیت کا جز ونہیں بلکہ منڈی کا مال ہے جسے خریدااور

یچا جاسکتا ہے پہلے حصولِ علم کے لیے زندگیاں وقف کی جاتی تھیں۔ اب علم مارکیٹ Commodity ہے جو

یچا جاسکتا ہے پہلے حصولِ علم کے لیے زندگیاں وقف کی جاتی تھیں۔ اب علم مارکیٹ Mass scale پر بیدا (produce) کیا جارہا ہے اور صابن ، شیمیو کی طرح بکا و کہ علم اب حاکم نہیں محکوم ہے۔ علم

گی تصغیریت (Miniaturisation) کے بعداس کا کمرشل استحصال روز مرہ زندگی کا مشاہدہ اور مظاہرہ ہے۔

## سائنسى علم: بيانىياورمها بيانىيە

"I define postmodernism as incredulity towards

Metanarratives." (23)

(3) لیوٹارڈ اسی پراکتفانہیں کرتا، وہ علم کی دوشمیں بیان کرتا ہے۔ایک کووہ سائنسی علم کہتا ہے اور دوسرے کو بیانیہ (Narrative)۔اس کا کہنا ہے کہ سائنسی علم اور بیانیہ میں تضادوئش مکش کارشتہ ہے اور بیکش مکش ہمیشہ سے رہی ہے لیوٹارڈ کے بیانیہ سے کیا مراد ہے؟اس کی وضاحت کرتے ہوئے گو پی چندنارنگ ککھتے ہیں:

''بیانیہ سے لیوتار کی مراد ثقافتی (مذہبی) روایت کا وہ تسلسل ہے جومیتھ (Myth)

د یو مالا، اساطیری (اسرائیلیات، مذہبی داستانیں) اور قصہ کہانیوں میں ملتاہے۔'(24)

لیوٹارڈ بیانیہ میں فلنفے کی روایتوں کو بھی شامل کرتا ہے۔ حالانکہ بیانیہ ایسی صدفت ہے جس سے معاشرتی کوائف وروابط نیک وبدہ چنج وغلط کی بہچان اور ثقافتی رویوں کے معیار طے ہوتے ہیں۔ بیانیہ نہ صرف کسی بھی معاشرے میں انسانی رشتوں کے ظم وربط کی نشاند ہی کرتا ہے بلکہ فطرت اور ماحول سے انسان کے روابط کا بھی مظہر ہوتا ہے کسی بھی معاشرے میں حسن ، حق اور خیر کے معیار اسی سے طے ہوتے ہیں۔ اور عوامی دانش و حکمت بھی اسی سرچشمے کی دین ہیں ۔ مختصریہ کہسی بھی ثقافت میں معاشرتی کو ائف وضوابط اور معاشرتی رویوں کی تشکیل و تہذیب جس سے سرچشمہ فیضان سے ہوتی ہے وہ نیانی ہی ہے۔

**€108** 

لیوٹارڈ اس بحث کوآ گے بڑھاتے ہوئے کہتاہے کہ:

''باوجود سائنس اور تکنالوجی کی یلغار کے (Mininarrative) 'بیانیهٔ کاوجود برقرار ہے۔ یہ دونوں (سائنسی علوم اور بیانیه) متضاد حقیقتیں ہیں دونوں کے علم کے اپنے اپنے طور اور وگلنسٹائن کی اصطلاح میں اپنی اپنی لسانی چالیس (Language Games) ہیں۔سائنسی علوم میں جہاں ثبوت ضروری ہے، بیانیه میں ثبوت یا دلیل ضروری نہیں۔سائنسی روایت بیانیه پر ہمیشہ معترض رہتی ہے، وہ بیانیه کو نیم وحشی، نیم مہذب، قدامت پسند، پس ماندہ، تو ہم پرست، ظلمت شعار، جہالت شکار، مملوکیت سندو غیرہ گہتی ہے۔ گویاسائنسی علم کی روسے بیانیه سرے سے علم ہی شعار، جہالت شکار، مملوکیت سندو غیرہ گہتی ہے۔ گویاسائنسی علم کی روسے بیانیه سرے سے علم ہی

عالمی فکری رواتیوں ، مذہبی اور عالمی صداقتوں کولیوٹارڈ مہابیانیہ Metanarrative کہتا ہے اور جیسا کہ پیچھے گزراوہ کہتا ہے کہ مابعد جدیدیت کی سب سے بڑی پہچان ہی بیہے کہ یہ ہرشم کی صدافت کوشلیم کرنے سے انکاری ہے اس کے نزدیک تاریخ کے بڑے رزمیے یا میتھ دو ہیں:

اول انسان کی آ زادی وحریت کاخواب اور دوسرے علوم انسانی کی کلی وحدت کاخواب! ان کووہ مہابیانیہ بھی کہتا ہے۔ پہلامہابیانیہ نوعیت کے لحاظ سے عملی سیاسی ہے جس کا آغاز انقلاب فرانس سے ہوا۔ اسے وہ Narrative

مران جرمن میں میں میں مہابیانیہ نوعیت کے اعتبار سے فکری ہے اوراس کا آغاز ہیگل کی جرمن موایت سے ہوا۔ اس کا کہنا ہے کہ اصلاً بید ونوں مہابیانیہ آمرانہ ہیں اورانسان کی آزادی چھیننے کے لیے کوشال رہے ہیں۔ تاریخ شاہد ہے کہ انسان ان فریب خوردگیوں کے خلاف نبرد آزمار ہا ہے۔ سٹالن ازم کی متھ یا مہابیانیہ یہی تھا کہ انسان سوشلزم کی طرف گا مزن ہے۔ لیوٹارڈ ان مثالوں کی روشنی میں ہر طرح کے مہابیانیہ کا کلی انکار کردیتا ہے۔ ڈاکٹر گوئی چند ناریگ کے الفاظ ہیں:

''لیوتار تنبیه کرتاہے کہ مابعدجدیدیت میں کسی نوع کے مہابیانیہ کی کوئی گنجائش نہیں۔مہابیانیہ خواہ فکری ہویاسیاسی،مہابیانیہ کااعتبار جاتار ہا۔'(26)

دیکھیے!لیوٹارڈ ہرشم کے مہابیانیہ کامنگر ہے فکری مہابیانیہ میں کیا مابعد الطبیعیاتی صدافتیں نہیں آتیں؟ بہرحال لیوٹارڈ کادعویٰ درست ہے کہ عصرحاضر کے معاشروں کامسکہ اب مابعد الطبیعیاتی حقائق اوروحی والہام نہیں رہا بلکہ وہ اسے کلی طور پرردکر چکے ہیں۔اسی لیے تو موجودہ دور میں سائنس اور تکنالوجی کی ساری توجہ الیں والہام نہیں رہا بلکہ وہ اسے کلی طور پرردکر چکے ہیں۔اسی لیے تو موجودہ دور میں سائنس اور تکنالوجی کی ساری توجہ الی ایجادات پر ہے جن کی نوعیت مقصود (End) کی نہیں بلکہ ذرائع (Means) کی ہے (ان کے مطابق ) مستقبل کی فریب خوردگیوں (حشر نشر، جز اسزا، جنت دوزخ وغیرہ) کے لیے آج کے انسان کے پاس وقت نہیں؟

مابعد جدیدمفکرین پرنطشے (Nietzsche) کااثر

لیوٹارڈمثل فو کو، دے لیوز اور گواتری ہو یا فریڈرک جیمی سن چاہے وہ کارل مارکس کی زبان بولیں یا ہیگل اور ہمیر ماس کی تائید کریں یا فرائیڈ کے نظریات کی تصدیق کریں ، مابعد جدید مفکرین میں ایک بات مشترک ہےوہ یہ کہان کا فلسفیا نہ موقف نطشے کی جھلک رکھتا ہے نطشے نے کہا تھا:

"Empirical facts donot seem to warrant the belief that

history is a story of progress."(27)

مابعدجد یدمفکرین بہت میں باتوں میں نطشے کے ہم نوا ہیں، مثلاً نطشے تاریخ کولاز ماً ترقی کاسفرنہیں کہتا۔
انسانیت کامنتہا زمال کے آخری سرے پرواقع ہویہ ضروری نہیں بلکہ نطشے اصرار کرتا ہے کہ بیضروری نہیں کہ جدید معاشرہ قدیم زمانے سے بہتر ہو! صدافت کے بارے میں نطشے کہتا ہے کہ صدافت پرکسی کی اجارہ داری نہیں ہے۔
نطشے ہمیشہ قائم رہنے والے تصور کا بھی قائل نہیں، وہ سیاسی نظام کو بھی اچھی نظر سے نہیں دیکھا۔ نطشے کے ان خیالات کی گونج اکثر نئے فلسفیوں اور مفکرین کے یہاں ملتی ہے۔ نیز مابعد جدید صورت حال پراس طرز فکر کے اطلاق کی مختلف شکلیں بھی نظر آتی ہیں مثلاً فو کوتار بخییت کا کڑاا خساب کرتا ہے۔ تاریخ کا سفر تاریخ کی سے روشنی کی اطلاق کی مختلف شکلیں بھی نظر آتی ہیں مثلاً فو کوتار بخییت کا کڑا اختساب کرتا ہے۔ تاریخ کا سفر تاریخ کی سے روشنی کی

طرف ہواس کی کوئی گارٹی نہیں ہے۔ وہ مزیدیہ بھی کہتا ہے کہ سے کیا ہے جھوٹ کیا ہے؟ اس کو ہمیشہ مقتدر طبقہ طے کرتا ہے اور صدافت دراصل طافت کا کھیل ہے فو کو کامشہور قول ہے کہ:

'' فقط سے بولناہی کافی نہیں ہے سچائی میں شامل ہونا ضروری ہے۔(28)

بعد کے مفکرین نے فو کو کی اس سوچ سے خاصاا ثر قبول کیا ہے۔ دریدا کے معنی کی طرفیں کھولنے اور صدافت کو بے مرکز ثابت کرنے میں بھی نطشے کے خیالات کی جھلک ملتی ہے، لیوٹارڈ بھی جو کسی زمانے میں غالی مارکسی تھا، کمیونزم کے سقوط کے بعد علی الاعلان نطشے کا ہم نوا ہو گیا۔ یہی حال دے لیوز اور گوار کی کے خیالات کا ہے۔

لهذا ہماری اب تک کی بحث کی روشی میں ہے بات بلاخوف تر دید ہی جاسکتی ہے کہ مغربی تہذیب، اپنے مادی مظاہر اور فکری حاصلات سمیت، ایک نئے اور مختلف مر حلے (phase) میں داخل ہو چکی ہے۔ اس مرحلے کا نام فی الحال تو مابعد جدیدیت تجویز کیا گیا ہے۔ بعد میں بچھ اور نام بھی مفکرین سامنے لاسکتے ہیں۔ مابعد جدیدیت کی تعریف، دائرہ کارمقاصد اور مضمرات برعمومی اتفاق رائے موجود نہیں اور نہ ہوسکتا ہے۔ جیسا کہ ہم دیکھ چکے ہیں، عمومی اتفاق رائے خود مابعد جدیدیت کی روح کے خلاف بھی ہے تا ہم اتنی بات طے ہے کہ مابعد جدیدیت مغربی سائنس، معیشت، بشریات، ند بہیات، اسانیات، سیاسیات، آرکی شیح ، فلم ، میڈیا، آرٹ، شاعری، فکشن، تقید، فلسفہ حیات، نفسیات وغیرہ میں سرایت کر چکی ہے۔

موجودہ طبعی اور سابھی سائنس، آرٹ، فلسفہ ادب اور میڈیا وہ نہیں جونصف صدی پیشتر تھا، نہ صرف ان کی نوعیت، ان کے وسائل اور ذرائع میں زبر دست تبدیلی واقع ہو چی ہے بلکہ ان کے مطالب و مقاصد بھی بدل چکے ہیں نوعیت اور مقاصد میں ہونے والی تبدیلی، اتنی بنیادی اور ہمہ گیرے کہ موجودہ ثقافتی صورتحال اور علوم اور آرٹ کو نصف صدی قبل کی جدید صورت حال سے میٹز کرنے میں دفت محسوس نہیں ہوتی ۔ مگر جولوگ ابھی جدیدیت یا جدید صورت حال کافنہ کامل نہیں رکھتے، انہیں ما بعد جدیدیت کی ثقافتی لرزشوں اور فکری انقلابات کی دھڑ کنوں کو محسوس کرنے میں دفت بہر حال ہوگی ۔ یہ بات بھی پیش نظر رہنی چا ہیے کہ ما بعد جدیدیت، اپنی اصل میں تو مغربی مظہر کرنے میں دفت بہر حال ہوگی ۔ یہ بات بھی پیش نظر رہنی چا ہیے کہ ما بعد جدیدیت، اپنی اصل میں تو مغربی مظہر است متاثر یا بالواسط منسلک ہے، اس لیے اس مفہوم میں ما بعد جدیدیت عالمی صورت حال بھی ہے۔ تا ہم یہ ضرور ہے کہ مغرب اور (مغرب میں یورپ اور امریکا) میں اور دنیا کے دوسر مے ممالک میں ما بعد جدید مورت حال بکسان نہیں ہے۔

مابعد جدیدیت بیک وقت صورتِ حال اورتھیوری بلکہ اینٹی تھیوری بھی ہے اوران دونوں کے باہم ربط سے

**(111)** 

عبارت بھی۔ ڈاکٹر ناصر عباس نیراس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''صورت حال سے مراد 20 ویں صدی کے آخری جھے کی مجموعی ثقافتی صورتحال ہے اور تھے دری جھے کی مجموعی ثقافتی صورتحال ہے اور تھے دری سے مراد وہ فکر سے جوجد یدیت اور فرانس میں 1968ء میں طلبا کی بغاوت کے بعد سامنے آئی۔ روشن خیالی پر بنی جدیدیت کے بور پی پر وجیکٹ پر شبہات کا اظہار بیسویں صدی کے پہلے نصف میں ہی کیا جانے لگا تھا یوں مابعد جدیدیت کی فکر ساٹھ کے عشرے میں متشکل ہونے گئی تھی۔ تاہم مغربی جامعات کے مطالعے کا موضوع یہ اس کی دہائی میں بنی۔ اردو میں مابعد جدیدیت پر بحث و تمحیص بیسویں صدی کے آخری عشرے میں شروع ہوئی جوتا حال جاری مابعد جدیدیت پر بحث و تمحیص بیسویں صدی کے آخری عشرے میں شروع ہوئی جوتا حال جاری

مابعد جدیدیت میں مہابیانیہ کا انکار، دنیا کے غیر حقیقی ہونے کا نظریہ سچائی کی اضافیت ، روشکیل کثرت، تعدد، تنوع اور لامر کزیت کے نظریات درآنے میں جن عوامل نے اہم کر دار ادا کیا ہے ان ہی سے کچھ کا تذکرہ لیوٹارڈ کے حوالے سے ہم پیچھے کرآئے ہیں۔مزید کا ذکر درج ذیل میں کیا جاتا ہے:

#### الف ميريا (Media):

پرنٹ اورالیکٹر ونک میڈیا موجودہ عہد کی مرکزی قوت ہے جو تعداد کے اعتبار ہے ہی غیر معمولی نہیں، اثر کے لحاظ ہے بھی فقید المثال ہے۔ میڈیا متعدد اور متنوع مقاصد کے لیے سرگرم ممل ہے۔ معلومات ، تعلیم، تفریک پرو پیکنڈہ، تبیغ وغیرہ کے لیے بلکہ اب تو محض معلومات کا تصور بھی نہیں رہا معلومات (خبروں) کے ساتھ تفریک کوشامل کرکے ایک نئی ہے۔ مابعد جدید ذہنیت کوشامل کرکے ایک نئی اصطلاح ( Infotainment ) وضع کر کی گئی ہے۔ مابعد جدید ذہنیت کم خوامل کرکے ایک نئی سے۔ مابعد جدید ذہنیت کم خوامل کرکے ایک نئی اصطلاح اندوز ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ افغانستان، فلسطین ، پاکستان، عواق یادنیا کے دیگھتی ہیں کمزور اور غریب ممالک پر امر کی واتحادی افواج کی بربریت کے مظالم مغربی اقوام حظافس کے لیے دیکھتی ہیں اورانسانوں کے چیتھڑ ہے ان کے لیے کیڑے مکوڑوں سے زیادہ اہمیت نہیں رکھتے۔ بات ہورہی تھی میڈیا کے مقاصد کی! چونکہ کوئی انسانی عمل خالی از قدر یا Value free نہیں ہوتا، اس لیے میڈیا کے ان مقاصد کے پس پردہ آئیڈیالو بی کی تروی اورترسیل مقاصد کیا ہوتے ہیں۔ اطلاعات اور تعلیم کے پس پردہ آئیڈیالو بی کی تروی اور تراسل کا مقصد ہوسکتا ہے اور تفری کے نقاب میں اپنی نقافت واقد ارکا فروغ اور کاروباری عزائم کار فرما ہوسکتے ہیں۔ علاوہ کا مقصد ہوسکتا ہے اور تفریک نقاب میں اپنی نقافت واقد ارکا فروغ اور کاروباری عزائم کار فرما ہوسکتے ہیں۔ علاوہ ازین آئی جس عالمگیریت ( Globalization ) کا چرچا ہے، اس کا تصور میڈیا نے ہی پیدا کیا ہے۔ میڈیا نے زبان ومکان کے پرانے خیالات اور تجربات کوہی بدل ڈالا ہے۔

**§112** 

میڈیا کے ذریعے مورتوں Images کی کثر ت اور فوٹو کی فوٹویانقل در نقل (Copy to Copy) کے ممل نے دنیا کے غیر حقیقی ہونے کے نظریہ کو عام کیا ہے۔ میڈیا ہی کے Talk shows نظریات و آراکی تکثیریت کو عام کیا ہے۔ نیز میڈیا حقیقت کے سطحی ، عارضی اور اضافی ہونے پر بھی زور دیتا ہے۔ مابعد جدید فکر کا اصرار بھی دال (Signifier) پر ہے ، مدلول (Signified) پڑ ہیں۔ دال (Signifier) میڈیا جو ہیں کی طرح۔ (Present سامنے اور حسی ہے میڈیا کے ایج کی طرح۔

مشینوں کی تصغیریت (Miniaturization) اوراد غام (Submersion) کوبھی میڈیا کے انقلاب اور توسیع میں شار کرنا چاہیے۔ گھڑی جب ایجاد ہوئی تھی تواتی بڑی تھی کہ ایک درجن آ دمی مل کرا ٹھاتے تھے اور اب لوگوں کے Stud پر بھی گھڑی ہوتی ہے۔ ابھی کل کی بات ہے کہ ٹیلی فون سیٹ تار سے منسلک تھا۔ اب انسانی ہتھیلی لوگوں کے Stud کر تھوٹے سائز کے موبائل فون آ گئے ہیں جن میں ٹی وی ، انٹر نیٹ ، کلاک ، کیلکو لیٹر ، میموری کارڈ ، کیمرہ ، مووی میکر اور بے شار Tunction ہوتے ہیں۔ جس نے ہم مشرق کے مسکینوں کو جیران کر دیا ہے لیکن مغرب سے در آمدہ یہ مشیزی محض افا دیت مہانہ میں کرتی بلکہ اپنے ساتھ اثر ات بد (Side effects) بھی لاتی ہے۔ قبرستان سے لے کر مسجد تک ہر جگہ فون کی تھٹی موسیقی کی ملعون صدا کے ساتھ بھی ہے اور ہمارے سادہ لوح اور احمق عوام بڑے شوق سے بے ہودہ گانوں کی صفی موسیقی کی ملعون صدا کے ساتھ بھی ہے اور ہمارے سادہ لوح اور احمق عوام بڑے شوق سے بے ہودہ گانوں کی صفی موسیقی کی ملعون صدا کے ساتھ بھی ہے۔ ور ہمارے سادہ لوح اور احمق ہیں۔

انٹرنیٹ بھی میڈیا کی توسیع شدہ صورت ہے۔جس نے زمان ومکان کے فاصلوں کے روایتی تصور کو تہ وبالا کردیا ہے اور ابلاغ ورا بطے اور خیالات و معلومات کی ترسیل کے عومی طریقوں کو یکسر بدل ڈالا ہے ۔اس انقلاب کے غیر معمولی اثرات تجارت، تعلیم، مذہب، ثقافت، ادب، آرٹ شخصی روابط، تفری سب شعبوں میں مشاہدہ کیے جاسکتے ہیں۔علاوہ ازیں انٹرنیٹ نے جغرافیائی، نظریاتی، ثقافتی اور سیاسی سرحدوں کو چینے بھی کیا ہے اور ملٹی کچرل سان کا تصور ابھارا ہے۔متعدد اخلاقی اور مذہبی امتناعات (Taboos) اس الکیٹر ونی انقلاب کی زدیر ہیں۔۔۔۔اس ساری صور تحال کا ایک اثر یہ بھی ہوا ہے کہ معروضی اور موضوعی، خارجی اور تحلی ،الوہی اور الہامی (مابعد الطبیعیاتی) حقیقت کی جگہ، ایک نئی حقیقت (Hyperreality) نے لیے لی ہے۔''حکسی، تصویری حقیقت جس کا کوئی ایک متن ہے نہوئی بنیادی کا پیاں بھی وقت بنیادی کا پیاں بھی اور جس کی سب کا پیاں بیک وقت بنیادی کا پیاں بھی اور جس کی روسے اپنات صور ذات قائم کرنے پر مائل ہے۔ چنا نچیاس کا واضح اثر یہ ہے کہ جوسطحیت میڈیا کے اثبی میں اور جس کی روسے اپناتصور ذات قائم کرنے پر مائل ہے۔ چنا نچیاس کا واضح اثر یہ ہے کہ جوسطحیت میڈیا کے اثبی میں اور جس کی روسے اپناتصور ذات قائم کرنے پر مائل ہے۔ چنا نچیاس کا واضح اثر یہ ہے کہ جوسطحیت میڈیا کے اثبی میں بیدا ہو چکی ہے۔

### ب\_ميٹرويولس (Metropolis):

بڑے شہرسلسل کھیل رہے ہیں،اس لیے کہ تعلیم ، روزگا راور شہری آ ساکٹوں کی کشش کی وجہ سے ایک بڑی انسانی آبادی شہروں کی طرف مسلسل اٹری چلی آرہی ہے، یہ آبادی مختلف ثقافت اورفکری پس منظر کی حامل ہوتی ہے۔ جس سے شہر میں ثقافت اورفکری مرکزیت پیدانہیں ہوتی ۔ شہر کا استحکام ثقافت وفکر سے زیادہ انتظامی اور معاشی عوامل پر ہوتا ہے۔ شہروں میں ہونے والی بیش تر ثقافت سرگر میاں معاشی مقاصد کی حامل ہوتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ثقافت سے محض مراد ناچ گانے اور بھانڈ میرا شیوں کی حرکتیں ہوتی ہیں جسے مہذب سوسائٹی آرٹ کا نام دیتی ہے۔ اسلامی تناظر میں اگر بات کی جائے تو مسلم امہ کی ابتدائی تاریخ اور خلفائے راشدین کے عہد سے ہی دعوت وارشاد کا با قاعدہ محکمہ ہوتا تھا اور اسلامی حکومتیں امر بالمعروف اور نہی عن المئر کا سرکاری سطح پر اہتمام کرتی تھیں۔ نیجنا مسلمان کا شغر سے لے کرنیل کے ساحل تک ایک ہی ثقافت اور تہذیب وتدن کا مظاہرہ کرتے تھے، مقامی ثقافتیں مسلمان کا شخر سے لے کرنیل کے ساحل تک ایک ہی ثقافت ور تہذیب وتدن کا مظاہرہ کرتے تھے، مقامی ثقافتیں دب گئیں جمع دب گئیں جمع کی تعلیم سے بے پرواہ ہو گئے نتیجہ میے نکلا کہ مقامی ثقافتیں اور رسوم رواج جو شریعت کرنے کا وسیلہ سمجھا اور ان کی دین تعلیم سے بے پرواہ ہو گئے نتیجہ میے نکلا کہ مقامی ثقافتیں اور رسوم رواج جو شریعت اسلامی کی تعلیمات کے منافی تھے بینے گئے۔

چونکہ بڑے شہروں میں مقامی اور عالمی مہاجرین کثرت سے ہوتے ہیں ،اس لیے ہرشہر بالائی سطح پر بین الاقوامیت کا شائبہ ابھارتا ہے، مگرزیریں سطحوں پر ہر بڑے شہر میں چھوٹے چھوٹے نسلی، وطنی، نہ ہی، اسانی اور قویتی گروہ وجود رکھتے اور سرگرم ہوتے ہیں جس سے ان بڑے شہروں میں جڑوں کی تلاش ایک اہم رحجان کی صورت اختیار کر لیتی ہے۔ شہر کی کاروباری ذہنیت اگر شہرکو Dehumanize کرتی ہے تو جڑوں کی تلاش اسے انسانی سطح سے مربوط کیے رکھتی ہے۔ خاص بات یہ ہے کہ مابعد جدیدیت میں یہ دونوں متضاد عناصر یعنی مختلف ناموں سے مربوط کیے رکھتی ہے۔ خاص بازیافت جے روایت پسندی، بنیاد پرسی، قدامت پسندی یا نہ ہیت کے مختلف ناموں سے کا مذہب اور آج کل نہ ہی دہشت گردی کو اسلامی تناظر میں مغرب مختلف ناموں سے مابعد جدیدیت کا مظہر سمجھاجا تا ہے۔ دیکھا جائے تو نہ ہی بنیاد پرسی بھی دراصل جدیدیت اور مابعد جدیدیت کے مابعد جدیدیت اور مابعد جدیدیت کے مابعد جدیدیت کا مظہر سمجھاجا تا ہے۔ دیکھا جائے تو نہ ہی بنیاد پرسی بھی دراصل جدیدیت اور مابعد جدیدیت کے مابعد جدیدیت کے مظہر سمجھاجا تا ہے۔ دیکھا جائے تو نہ ہی بنیاد پرسی بھی دراصل جدیدیت اور مابعد جدیدیت کے مابعد جدیدیت اور مابعد جدیدیت کے مابعد جدیدیت کے مظہر سمجھاجا تا ہے۔ دیکھا جائے تو نہ ہی روایات کو اتنا ہے وقعت کردیا جائے کہ لوگ نہ ہب کے مابعد جدیدیت کا مظہر سمجھاجا تا ہے۔ دیکھا جائے تو نہ ہی روایات کو اتنا ہے وقعت کردیا جائے کہ لوگ نہ ہب کے نام پرصفحہ ستی سے شر مانے لیس۔ اگر امر بیکہ، اتحادی افواج اور اسرائیل مسلمانوں کی بستیاں اور شہر Daisy Cutter کی مرب کیں کو سے کہ کام پرسائیں کے نام پرصفحہ ستی سے مٹر وی کیں میں دونی Thermoberick میں اسائیں کو سے کہ کام پرسائیں کیں کے نام پرصفحہ ستی سے مٹر دیں اور کی کرتا ہو کہ کو بیا گیا کہ کو کے دونوں میں کو بیا کیں کرتا ہو کہ کرتا ہو کہ کرتا ہو کہ کو بیا کہ کیں اور کی کو کرتا ہو کہ کو کرتا ہو کہ کرتا ہو کہ کرتا ہو کہ کرتا ہو ک

تواسے کوئی ریاستی دہشت گردی تتاہیم نہ کرے اورا گرنتے فلسطینی وشمنوں کے ٹینکوں پڑلیل سے پھر برسائیں یا مجبور ہوکرخود کش حملہ کریں توبید دہشت گردی ہے۔اگر ڈرون حملے کرے امریکہ روزانہ مسلمانوں کے چیتھڑے فضامیں بھیر دیتواسے کوئی فورم،قوم،میڈیایا مفکر condemn نہ کرے ۔لیکن اس بات پر کوئی غور کرنے کو تیار نہ ہو کہ حالات کا وہ کونسا جبرتھا جس نے کسی انسان کو اپنی اور دوسروں کی جان لینے پر مجبور کر دیا۔ بہر حال ما بعد جدید مفکرین کے نزدیک اسلامی بنیا دیرستی اصل میں اپنی جڑوں سے جڑ کرر ہنے کی ہی کوشش ہے جو عالمی مرکزیت کے اس تصور کو چینج کرتی ہے۔جو جدیدیت کا ایجنڈ اتھا۔

## ج-صارفیت کا کلچر (Consumer Culture):

صارفیت کابراہ راست تعلق صنعتی عہد اور سرمایہ داری سے ہے۔ صنعتی عہد کی پہلی صدی کافکری رشتہ جدیدیت سے ہے۔ صنعتی عہد، اورصارفیت کے گیر میں تاہم فرق بھی ہے کہ اول الذکر اشیا کی پیداوار پر، جبکہ آخرالذکر اشیا کے صرف (Consume) پر زور دیتا ہے۔ شے بجائے خوداہم نہیں رہی۔ اس کی اہمیت اس کے صرف اور معاشی قدر کے وسلے سے ہے۔ صارفیت کے گیر نے ہرشے کو برائے تجارت شے صرف اور معاشی قدر کے وسلے ہے۔ ہر قدر، رویے، نظریے، پشے، شخص سب پر، برائے فروخت، لکھ دیا گیا ہے۔ ہمارے جذبات تک، کمرشل (Commercial) ہوگئے ہیں۔ لہذا صارفیت کے گلچر نے بھی انسانی معاشرے کو اللہ کا کیا ہے۔

# د ـ عالمی گاؤں اور عالمگیریت (Global village and Globalization):

گلوبل ویکے کی اصطلاح دراصل مارشل مک لو ہین (Marshall Mcluhan) کی اختر اع ہے۔ مارشل کے خیال کے مطابق الیکٹر ونک ذرائع ابلاغ ، خاص طور پرسٹیلا ئٹ ٹی وی، چینلز اورانٹرنیٹ کے استعال کے نتیج میں دنیا میں آبادمختلف سیاسی ، ثقافتی اور فرہبی پس منظر رکھنے والے لوگ ایک دوسرے کے قریب آگئے ہیں۔ ان ایجا دات کے نتیج میں زمان و مکان کے سارے فرق بے معنی ہوکررہ گئے ہیں۔ دور دراز بسنے والے لوگوں کے لیے فاصلوں کی دوری اور ٹائم کے فرق کی کوئی اہمیت باقی نہیں رہی۔ کرہ ارض پرلوگ ایک گاؤں کے مکینوں کی طرح ایک دوسرے کے قریب آگئے ہیں۔ مختلف ثقافتوں میں قربت بڑھ گئی ہے اور دنیا ایک ہی ساجی ڈھانچ یعنی گلوبل ویلی کی صورت اختیار کرتی جارہی ہے۔

یہاں جملہ معتر ضہ کے طور پر عرض ہے کہ مغربی دنیانے گلوبل ویلج کی اصطلاح کورواج دیا ہے۔ گلوبل سٹی (Global city) کیوں نہیں؟ سوچنے والی بات یہ ہے کہ تاریخ کے اوراق بلیٹ کردیکھیں تو پیتہ چلتا ہے کہ گاؤں

**€115≽** 

کے معاشرہ میں ایک چوہدری ہوتا ہے جوسب گاؤں والوں کی تقدیر کاما لک ہوتا ہے۔ سب اس کے دست نگر اور عایا ہوتے ہیں اس کا حکم حرف آخر ہوتا ہے۔ اس طرح دنیا ایک گاؤں ہے جس کاچوہدری امریکہ ہے اور اس کے حکم اور عمل کے خلاف شنوائی دنیا کی کسی عدالت میں نہیں۔ تہذیب سے قبل کے دور میں گاؤں کا تصور تھا۔ اب شہروں میں ایک شخص اپنی چودھراہٹ قائم نہیں کرسکتا۔ اور دادا گیری اور غنڈہ گردی کے خلاف کارروائی بھی ہوسکتی ہے اس لیے تو امریکہ بہادرا پناساتھ نہ دینے والوں کو پھر کے دور میں دھلینے کی دھمکی دیتا ہے وہ ساری دنیا کواپنی چراگاہ سمجھتا ہے اور ایک گاؤں!

دوسری بات بیہ کہ مارشل اگراہیا سمجھتا ہے کہ ساری دنیا کے لوگ ایک دوسرے کے قریب آچکے ہیں اور زمان ومکان کا فرق مٹ گیا ہے تو یہ بات جزوی طور پر درست ہے کی طور پر نہیں یورپ یا امریکہ کے کسی شہری کی مختلی میں اگر Mini computer ہو اور وہ Mini computer کا گھیک ٹھیک معائنہ کر سکتا ہے تو دوسری طرف تیسری دنیا کے سی بھی مقام کی Location کا ٹھیک ٹھیک معائنہ کر سکتا ہے تو دوسری طرف تیسری دنیا کے ترقی پذیر یا در پس ماندہ مما لک کے شہری آج بھی صاف پانی اور بجلی کی سہولیات سے محروم ہیں ۔ ہم اپنا اردگر د دکھ سکتے ہیں کہ ہمارے ہاں آج بھی لوگ سائیکل بغیر بریک کے استعمال کرتے ہیں اور اسے روکنے کے لیے پاؤں اٹھا کرا گلے ٹائر کو د باکر بریکیں لگاتے ہیں اسی قدیم دور کی طرح جب سائیکل ایجاد ہوئی تھی ۔ مغرب میں دیاجات ہوئی تھی۔ مغرب میں دراجاتا ہے۔

سائنس اور تکنالوجی کے شعبے میں مسلسل ترقی نے دنیا کے ممالک کا ایک دوسرے پرانحصار بڑھا دیا ہے جو سیاسی ، ثقافتی اورا قتصادی بھی ہے۔ جدید سائنسی طریقہ پیداوار کی وجہ سے دنیا کے مجموعی فی کس پیداور (Percapita Gross Domestic Production) میں یانچ گنااضا فہ ہوا ہے۔ (30)

اس تیزر فارا قصادی ترقی ہے۔ مستفید ہونے کے لیے اکثر ممالک نے اپنے کاروباری اور مالی ضابطوں میں نرمی کی حکمت عملی اختیار کی ہے۔ جس کے نتیج میں دنیا میں آزدانہ تجارت کوفروغ ملنے لگا ہے۔ اس آزادانہ تجارتی ماحول نے دنیا کے بیشتر ممالک کا ایک دوسرے پرانحصار بڑھادیا ہے۔ دنیا کے ممالک کی آپس میں بڑھتی ہوئی اقتصادی قربت اور انتخار نے ان کے درمیان سیاسی اور ثقافتی تعلقات میں بہتری پیدا کی ہے۔ اقتصادیات، ثقافت، اور سیاست میں بڑھتی ہوئی قربت کے پیش نظر سماجی علوم کے ماہرین دنیا کو ایک گاؤں سے تشبیہ دینے لگے ہیں۔ جبیا کہ ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں کہ دنیا کے بدلتے ہوئے حالات نے جہاں انسانی سماج کے دوسرے شعبوں ہیں۔ جبیا کہ جم پہلے ذکر کر چکے ہیں کہ دنیا کے بدلتے ہوئے حالات نے جہاں انسانی سماج کے دوسرے شعبوں

پراٹرات مرتب کیے ہیں، وہاں مروجہ سیاسی نظاموں کو بھی بدل ڈالا ہے۔ یورپ میں سرمایہ دارانہ نظام کے استحصال کے خلاف دنیا میں سوشلسٹ تحریکوں نے جنم لیا۔ جبکہ نوآ بادیاتی نظام کے خاتمے کے لیے قومی حق خوداختیاری کی تنح یکوں نے سراٹھایا۔ نیز سوویت یونین کے ٹوٹے کے نتیج میں دوعظیم طاقتوں پر مبنی بین الاقوامی نظام اختتام پذیر ہوااورامر یکہ دنیا کی واحد عظیم طاقت (Super Power) بن کرنمودار ہوا۔

د نیامیں اپنی اس برتری والی حیثیت کوقائم رکھنے کے لیے امریکہ نے ایک نیاعالمی نظام New world) order) متعارف کروانے کی کوشش کی ،جس کے بنیادی مقاصد مندرجہ ذیل تھے:

- 🖈 امریکه کی برتری کوقائم رکھنا۔
- 🖈 🏻 امریکی دمغربی افکاراور کلچرکودنیامیں غالب کرنا۔
- 🖈 قوموں کے درمیان تنازعات کواقوام متحدہ کے ذریعے ل کروانا۔
- 🖈 دنیامیں جمہوریت، آزادی، انسانی حقوق کی پاسداری اور آزاد معیشت کوفروغ دینا۔ (31)

عالمی نظام کے ان اقد ارنے و نیا کو بین الاقوا می ایجنڈ اکے تابع کردیا۔ ابقو می سلامتی کے مسائل بین الاقوا می سلامتی سے مسلک ہوکررہ گئے۔ اس صورتحال نے چھوٹی قو می ریاستوں اور معاشروں بشمول مسلم امد کے لیے بئے چیانجز پیدا کردیئے۔ گلوبلائزیشن کی چھتری تلے امریکی و پورپی ثقافت کوفروغ دینے کا بیک طرفہ پروگرام جاری ہے۔ دنیا کی کثیر الثقافتی بیچان ختم ہوتی جارہی ہے اور دنیا پر پورپی امریکی ثقافتی اثر ورسوخ میں تیزی سے اضافہ ہورہا ہے اس یک طرفہ ثقافتی رسیلے نے و نیا کے امیر اورغریب ملکوں کے درمیان ثقافتی ناہمواری پیدا کردیتی ہے۔ امیر اورغریب ملکوں کے طرز زندگی میں زمین اور آسمان کا فرق ہے اس بات کو بعض انصاف پیند مغربی مفکرین نے بھی محسوس کیا ہے۔ ان میں ایک نمایاں نام پروفیسرنوم چوسکی (Noam Chomsky) کا ہے (جن کا پچھلے دنوں انتقال ہوگیا)۔ یہ لوگ گلوبلائزیشن مخالف تح یک چیا رہے ہیں اور اپنی تح یک کو عالمی انصاف کی تحریک طوبلائزیشن مخالف کی کو جائمی انصاف کی تحریک طوبلائزیشن مخالف کی کے وابستہ کو کیلی طور پرگلوبلائزیشن کے خالف نہیں ہیں بلکہ وہ گلوبلائزیشن کی ان پالیسیوں کے خالف ہیں جن کے لوگ طوبلائزیشن کی ان پالیسیوں کے خالف ہیں جن کے لیے میں :

- 🖈 سر ماییدارمما لک غریب ملکوں کا معاشی استحصال کرتے ہیں۔
  - 🖈 د نیامیں ماحولیاتی مسائل پیدا کرتے ہیں۔
  - 🖈 ریاستوں کےاقتداراعلی برضرب گتی ہے۔

**(117)** 

🖈 انسانی حقوق سلب ہوتے ہیں۔

🖈 لوگوں نے قتل مکانی کاحق چیینا جاتا ہے۔

🖈 دنیا کی کثیرالتقافتی شناخت کوختم کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔(32)

و کیونزم کی ناکامی (Fall of Communism):

کمیونزم سے مرادایک ایبامعاشی نظام ہے جس میں ملکیت خصوصاً جائیداد غیر منقولہ اور صنعتی ادارے مشتر کہ عوامی ملکیت سمجھے جاتے ہیں اس کا اردومترادف اشتمالیت ہے۔اشتمالیت کا تصور خاصا قدیم ہے بعض قدیم معاشرے مثلاً اہل میکسیکو اور قدیم جرمنی نوعیت کے اعتبار سے کمیونسٹ تھے اور افلاطون کی کتاب، جمہوریت، (Republic) میں بھی اشتمالی معاشرے کا نقشہ کھینچا گیاہے۔ سرٹامس مور (Sir Thomas More) نے اپنی کتاب پوٹو پیا(Utopia 1516) میں بھی اس کا خا کہ بیش کیا ہے۔ مگر جن معنوں میں آج کل کمیونزم کا تصور قائم ہے اس کی تروی 1848ء میں کارل مارکس کے اشتمالی منشور (Communist Manifesto) اور فریڈرک ا پنجلز کی تحریروں سے ہوئی۔مز دوروں کی پہلی انٹریشنل انجمن فرانس کے قیام اور پورپ میں سوشل ڈیموکریٹک یارٹیوں کے عروج سے مارکسی اشتمالیت کو بھیلنے میں بڑی مددملی۔1903ء میں اس وقت کمیونزم کے خدوخال زیادہ نمایاں ہوئے جب کنین کے زیر قیادت شدید اورفوری انقلاب پرزور دیا گیا جس کامقصد سرمایہ داری کوختم کر کے عالمگیراشتمالی ریاست کا قیام تھا۔1917ء کے روسی انقلاب میں بالشویک برسرا قتدارآئے۔1924ء میں کینن کی وفات کے بعد سٹالن اورٹراٹسکی کے مابین اقتدار کی جنگ شروع ہوئی توٹراٹسکی کی جلاوطنی اورموت سٹالن کے لیے فتح مندی کا پیغام لائی۔اس نے روس کوعالمی اشتمالیت کانمونہ اور مرکز بنا کرپیش کیا۔ 1905ء سے دنیا دوبلاکوں جمہوری نظام اور کمیونسٹ نظام میں منقسم ہو چکی تھی۔ کمیونسٹ نظام نے اگر چہروس میں قدم جمائے تھے لیکن پیجلد ہی چین، ویت نام اورمشرقی یورپ(البانیه، بلغاریه، چیکوسلوا کیه،مشرقی جرمنی، یوگوسلاویه، ہنگری، رومانیه اور پولینڈ کےعلاوہ کئی اسلامی ممالک میں بھی پھیل گیا۔ بینظام تقریباً 75 برسوں پرمحیط تھا۔

اشتراکی روس نے ایک طویل مدت تک اپنے نظریات برآ مدکر کے سرمایہ دارا قوام کوخوف میں مبتلا رکھا اور ان کے اقتصادی مفادات پر ضربِ کاری لگانے کے لیے مختلف ممالک میں اشتراکی جماعتوں کے ذریعے گوریلا جنگ اور تخریب کاری کا بازار گرم رکھا۔ اتفاق سے قوت اور کامیا بی کے نشتے میں دھت سوویت روس اپنے ہی دام میں اس طرح الجھا کہ اس کی عظیم قوت اور سلطنت ریزہ ریزہ ہوگئی۔ جب روس افغانستان میں اپنے پنج گاڑ چکا میں اس طرح الجھا کہ اس کی عظیم قوت اور سلطنت ریزہ ریزہ جمات ہے وہاں سے پیچھے نہیں ہٹتا۔ دوسری جنگ عظیم میں ایس کی دوسری جنگ عظیم

کے نتیج میں بہت سی سلطنتیں اقتصادی کساد بازاری کا شکار ہوکرا پنے مقبوضات چھوڑنے پر مجبور ہوگئ تھیں۔لیکن مجاہدین کے ہاتھوں اور جہاد فی سبیل اللہ کی برکت سے جو پسپائی ، ہزیمت اور ذلت سوویت یونین کی قسمت میں کہ سی تھی نہ صرف یہ کہ اس کی پہلے کوئی مثال نہیں ملتی بلکہ اس کے سبب کمیونزم کے فلفے کی بساط ہمیشہ کے لیے لپیٹ دی گئی۔مارکسی مفکرین پر کمیونزم کے سقوط کا شدیدا ثر پڑا ما بعد جدید مفکرین کے ہاں یہ مقولہ بہت مشہور ہوا:

" 17 Marx is n't true then nothing is tue." (33)

سیساری صورتحال norm کا درجہ اختیار کر گئی ہے۔ اس لیے اس نے مابعد جدید انسان کے طرز ادراک پر گہرااثر مرتب کیا ہے۔ کا بنات، معاشرہ، مذہب، خالق اور مخلوق اور خودا پنی ذات کے تصور اور اس سے انسان کے رشتے کی فلاسفی کوتبدیل کیا ہے۔ مابعد جدیدیت سے وابسة تھیوری سے مرا دوہ سب نظریات ہیں جو جدیدیت کے بعدر و نما ہوئے ہیں، تا ہم بیسوال بحث طلب اور وجہ نزاع ہے کہ آیا مابعد جدیدیت نے جدیدیت کے بطن سے جنم لیا ہے یا جدیدیت کی راکھ سے؟ مابعد جدیدیت، جدیدیت کی توسیع و تقلیب ہے یا جدیدیت کے یکسر استر داداور کا مل انہدام کا نتیجہ بہاں ایک بات محموظ رکھنا ضروری ہے وہ یہ کہ جدیدیت کے بعد جو پچھ رونما ہوا ہے، وہ سار سے کا سازا مابعد جدید قرار نہیں پاسکتا۔ یہ بات وثوق سے کہی جاسکتی ہے کہ مابعد جدید قرر منہیں پاسکتا۔ یہ بات وثوق سے کہی جاسکتی ہے کہ مابعد جدید قرر منہیں پاسکتا۔ یہ بات وثوق سے کہی جاسکتی ہے کہ مابعد جدیدقکر، جدیدیت اور ساختیات (Structuralism) جم میں آئی ہے اور یوں جدیدیت سے مابعد جدیدیت کے تعجہ میں آئی ہے اور یوں جدیدیت سے مابعد جدیدیت کے تعلق کی اولین سطے بھی ہم میں آئی ہے۔

مابعد جدیدیت کا جدیدیت سے زمانی اور فکری تعلق ہے۔ یہ بیک وقت جدیدیت کے تاریخی تناظر سے مسلک اور جدیدیت کی آلائٹوں کی نقاد ہے۔ یہ بھی ملحوظ رہے کہ جدیدیت کے دورخ ہیں۔ایک جدیدیت بطور جمالیاتی تحریک الائٹوں کی نقاد ہے۔ یہ بھی ملحوظ رہے کہ جدیدیت کے دورخ ہیں۔ایک جدیدیت بطورایک ہمہ گیر فکری تحریک (Modernity) جمالیاتی تحریک (Modernity) مابعد جدیدیت ہے ان دونوں رخوں پر جرح ونقد کرتی اوراس کے بعض اصولوں کو لے کرآ گے بھی چلتی مابعد جدیدیت کے ان دونوں رخوں پر جرح ونقد کرتی اوراس کے بعض اصولوں کو لے کرآ گے بھی چلتی ہے۔ مثلاً جدیدیت کے اہم اوصاف یہ ہیں:

خودشعوری اورخودآگی (Self reflexivity) کارتجان روایتی جمالیات کااستر داد، تجربه پبندی، تاریخی عدم تسلسل فوق (High) اور پست (low) کے امتیاز کاخاتمه ان میں سے بیشتر اوصاف مابعد جدیدیت میں بھی ہیں۔اس سے اکثر لوگوں کو بیگان ہوتا ہے کہ جیسے مابعد جدیدیت، جدیدیت ہی کا ایک نیار وپ یا جدیدیت کی توسیع ہے۔گریہ مما ثلت صرف ظاہری ہے ان عناصر کے سلسلے میں دونوں کے رویے اور بنیادیں بالکل مختلف ہیں۔

**(119)** 

جدیدیت میں بیہ باتیں زیادہ تر فرائیڈین نفسیات اور وجودیت کی راہ سے آئی ہیں اوران کا مقصداس کرب، تنہائی، بے بنی ، اجنبیت اور داخلی شکست ور بخت کو پیش کرنا ہے۔ جسے جدید انسان نے اپنا مقدر سمجھ لیا تھا۔ جدیدیت نے دنیا کا ایک یوٹو پین تصور پیش کیا تھا، مگر جب جدید انسان نے دیکھا کہ دنیا اس تصور سے کس قدر مختلف ہے تو وہ کرب اور شکست ور بخت سے گزرا، اپنی اور دنیا کی نفی پر مائل ہوا۔ بغاوت واستر داد پراتر آیا۔ مابعد جدیدرو یے کی تشکیل موجودہ انسانی اور ثقافتی صورت حال نے کی ہے جوسطیت (Super ficiality) کوئریز رکھتی ہے اور جس میں صارفیت کے کلچر، میڈیا کے عدیم النظیر اثر ورسوخ، تفریح بہندی سہل انگاری، لگر ریز کی دوڑ، مرہے میں صارفیت کے کلچر، میڈیا کے عدیم النظیر اثر ورسوخ، تفریح بہندی سہل انگاری، لگر ریز کی دوڑ، مرہے میں صارفیت کے کلچر، میڈیا کے عدیم النظیر اثر ورسوخ، تفریح بہندی سہل انگاری، لگر ریز کی دوڑ، مرہے جدیدیت اپنے نقط نظر کی توثیق موجودہ ثقافتی حالات میں بھی کرتی ہے مابعد جدید فلر کے عناصر ہیں:

"Postmodern art and thought favours reflexivity and self-consciousness, fragmentation and discontinuity, especially in narrative structure ambiguity, simultaniety and an emphasis on the destructed, decentered, dehumanized subject." (34)

تفہیم بھی ہوجاتی ہے کہ وہ الیں اشیا کی تجارت کیوں کرتے ہیں جومعا شرے کی اقد ارکے منافی اور سم قاتل ہیں؟ توجواب ظاہر ہے کہ اگر سوپ او پیرا (Soap opera) ڈراموں کو کمرشل اشتہار زیادہ ملتے ہیں تو اسلامی تعلیمات پر بنی پروگرام کیوں اپنے نجی ٹی وی چینل پر کوئی دکھائے؟ اگر فخش ناول کی مانگ زیادہ ہے تو قرآن کی پرنٹنگ کیوں کی جائے؟ ظاہر ہے تا جرکو اپنے منافع سے غرض ہے اور وہ اپنے منافع اور عوام کی پسند کو مدنظر رکھ کر ہی اشیاء کو برائے فروخت پیش کرے گا۔

جدیدیت ( M o d e r n i s m ) دراصل بور پی پروجیک تھا، جس کے مرکزی اصولوں/ سروکارول (Concerns) کی آبیاری انسانیت پرستی (Humanism) اورروش خیالی (Enlightenment) کی تحریک نے کی تھی۔ ہیومنزم نے انسانی ذات (Self) کا ایک ایسا تصور پیش کیا جوشعور رکھتا ہے، خود کاراور آفاقی ہے۔قیدز مان ومکان سے ماورا ہے۔ بیذات (Self) خودکواور دنیا کوعقل اوراستدلال کے ذریعے مجھتی ہے۔عقل اورمعروضیت کوسب سے بڑی سچائی کا درجہ دیتی ہے۔ ہیومنزم کی اسی عقلیت پرستی کی وجہ سے سائنس (بطور روبیہ، عقیدہ) نے جنم لیا اور سمجھا گیا کہ سائنس ایسی صداقتوں کو پیش کرتی ہے جوز مان ومکان کی تبدیلی سے نہیں بدلتی ہیں اور جواس سے پہلے مذہب اور الہامی علوم کا خاصہ مجھی جاتی تھیں۔ نیز سمجھا گیا کہ سائنسی علم ہمیشہ ترقی کی طرف لے جاتا ہے۔ اب مذہب کی ضرورت باقی نہیں رہی۔ سائنس اور مذہب کے تصادم نے اس میں مزید شدت پیدا کردی۔مسحیت میں مذہب کے نام پر جو کچھ پیش کیا جاتا تھاوہ جدید تجر بی سائنس کا ساتھ نہ دے سکا۔ وجہ ظاہر ہے کہ انسانی کاوشوں کو مذہب میں داخل کر کے تقدس کا درجہ دے دیا گیا تھا۔ سائنس دانوں پر مذہبی کلیسا کے جرواستبداد نے صورت حال کومزید بگاڑ دیا۔ مذہب کی جگہ جب سائنس نے لے لی تو سائنس کو بھی تقدیس کے اس سنگھاسن پر بٹھادیا گیا جو بھی مٰدہب کامقام تھا۔ بیدوسری غلطی تھی اگر انسانی علوم کوخدا کے کلام کے طور پر پیش کرنا غلط تھا توسائنس کواس کی حدود سے تجاوز کر کے الوہیت کے درجہ پر فائز کرنا کونسی عقل مندی تھی۔ نتیجہ صاف ظاہر ہے سائنس کے وہ دعوے جو بھی پورے نہ ہو سکے یااس سے جوتو قعات وابستہ کر لی گئیں تھیں جب وہ پوری نہ ہو ئیں توسائنس کا قصر عظیم بھی زمین بوس ہو گیا۔ مابعد جدیت کے آغاز کاسب سے پہلا Predicament یہی تھا کہ کیاروشن خیالی پروجیکٹ نا کام ہوگیا؟'''Has the Enlightenment project failed ڈاکٹر گو بی چند لكھتے ہں:

'' کیاروش خیالی پروجیکٹ جو کلچرل موڈرن ازم کا حصہ تھا ہمیشہ کے لیے دم توڑ چکا یا اس میں کچھ جان باقی ہے؟ یہ پروجیکٹ اٹھارویں صدی کے فلاسفہ کی امید پروراور حوصلہ مندانہ فکر **€121**€

سے یادگار چلاآ تا تھا، جنہوں نے انسان کی ترقی کا خواب دیکھا تھا، اور یہ عبارت تھا سائنس کی معروضی پیش رفت سے ،آفاقی اخلا قیات اور قانون کی بالا دستی سے توقع تھی کہ فطری اور مادی وسائل پرقدرت حاصل ہوجانے سے ذات اور کا ئنات کاعرفان بڑھے گا عدل وانصاف اوراخلاق کا بول بالا ہوگا، امن وامان کا دور دورہ ہوگا اور انسان مسلسل ترقی کرتا جائے گا۔

لیکن روشن خیالی پروجیکٹ کےخوابوں کی جوتعبیر سامنے آئی ہے وہ نہ صرف حوصلہ افزا نہیں بلکہ مایوس کن ہے عملاً سائنسی تکنیکی ترقی اور جدید کاری کے ساتھ دنیا کا جونقشہ ابھراہے وہ اس کا الٹ ہے جوسوچا گیا تھا۔'(36)

معاشرتی صورت حال ہمارے سامنے ہے ایک طرف توبیحال ہے کہ جس طرح سائنسی ایجادات کے کام سرانجام دیئے جارہے ہیں وہ اظہر من اشمس ہے حد توبیہ ہے کہ انسان کی کلوننگ (Cloning) کی جارہی ہے گویا انسان خدا بننے کے لیے ہاتھ پاؤں مارر ہاہے۔ دوسری طرف بیہ ہے کہ بظاہر آسائشوں اور سازوسا مان سے بھر پور زندگی اندر سے کھو کھی اور بے تہہ ہو چکی ہے فوری نتائج ، کا میا بی ، منافع خوری ، اقتدار کی ہوس سب پرطاری ہے۔ خوشی اور مسرت منڈی کا مال ہیں اور ہرشے کمرشل رنگ میں رنگ کراپنی اصلیت سے محروم ہوگئ ہے۔

جبہ سائنس کے ساتھ ساتھ عقلیت، ترقی، کلیت اور آفاقیت کے ستونوں پر جدیدیت کا قصر استوار کیا گیا تھا۔اس قصر کے اندرانسانیت سے متعلق بڑے بڑے خواب دیکھے گئے اور ظیم آدرش اس قصر کی دیواروں پر منقش کیے گئے بے خیال عام ہوا کہ جدیدیت تمام انسانیت کی ترقی، فلاح، خوشحالی اور نجات کی عفانت دے سکتی ہے۔ اور انسانیت کوقو ہم (مذہب پرتی) جہالت اور بے بی سے بجات دلا سکتی ہے جس میں ماضی کا انسان گرفتار تھا۔ جدیدیت نے ماضی اور روایت کے انہدام کاروبیا پنایا۔ پرانی بستیوں کو مسار کرکے نئے پرشکوہ قصر کی تغییر کی۔ جدیدیت کے انہدام کاروبیا پنایا۔ پرانی بستیوں کو مسار کرکے نئے پرشکوہ قصر کی تغییر کی۔ جدیدیت کے انہدام کاروبیا پنایا۔ پرانی بستیوں کو مسار کرکے نئے پرشکوہ قصر کی تغییر کی۔ جدیدیت کے خلاف آواز بھی انھی مما لک کے دور کے انہدام کاروبیا پنایا۔ پرانی بہوا ہو ہو ہم من ایک میں بیا حساس شدت سے انجرا کی انسانیت سے متعلق تصورات کی تشکیل میں بیک رضا اور آمر اندروبیا پنایا ہے ان کی ثقافتوں کو نظر انداز تھا) کہ یورپ نے انسانیت سے متعلق تصورات کی تشکیل میں بیک رضا اور آمر اندروبیا پنایا ہے ان کی ثقافتوں کو نظر انداز تھا) کی بھی انسانی مقافتی استعار کی قلمی ہوں سعید (Edward w.said) نامی کتاب میں مغربی استعار کی قلعی جس سعید (Edward w.said) نامی کتاب میں مغربی استعار کی قلعی جس سعید (ان میں کھولی ہے اس سے مغرب کے ایوانوں میں لرزش بر یا ہوگی۔ بعدازاں ثقافتی اضافیت کا پہنظر بیہ طرح مدلل انداز میں کھولی ہے اس سے مغرب کے ایوانوں میں لرزش بر یا ہوگی۔ بعدازاں ثقافتی اضافیت کا پہنظر بیہ طرح مدلل انداز میں کھولی ہے اس سے مغرب کے ایوانوں میں لرزش بر یا ہوگی۔ بعدازاں ثقافتی اضافیت کا پہنظر بیہ سے کا بینوبی کی انسانی کی کتاب میں مغربی استعار کی قلعی جس

**(122)** 

یورپ کی جامعات میں موضوع بحث بنااور یوں مابعد جدید فکر کے نقوش ابھرنے گئے۔

مابعدجدیدیت، جدیدیت کے خوابوں اورآ در شوں پرشک کا اظہار کرتی ہے۔ مابعدجدیدیت کے ان نظریات کو مہابیانیہ کو سلیم کرنے سے انکاری ہے بلکہ کا نتات کے کسی بھی Grand Narrative کو جو ایک شافت مہابیا نیے دراصل وہ کہانیاں (Myth) ہیں جوایک شافت (Reject) کرتی ہے۔ مابعدجدیدیت کے زدیک به مہابیا نیے دراصل وہ کہانیاں (Myth) ہیں جوایک شافت فوکو (Focault) کو بیانیاں اس شافت کے اعمال اور عقائد سے متعلق سنائی جاتی ہیں۔ ان کامفہوم کم وہیش وہی ہے جو فوکو (Focault) کے ہاں meta Ideology کا ہے۔ مہابیانیہ وہ میٹا آئیڈیالو جی کی شرح کرتی ہے۔ آئیڈیالو جی کی شرح کرتی ہے۔ آئیڈیالو جی کی شرح کرتی ہے۔ آئیڈیالو جی میں معہابیا نے ، چارلس ڈارون ، کارل مارکس ، سگمنٹر فرائیڈ اور آئن سٹائن وغیرہ نے لکھے۔ گراون نے انواع حیوانات ، مارکس نے مادی ومعاشی تاریخ ، فرائیڈ نے انسانی ذہن اور آئن سٹائن وغیرہ نے کا کنات کے مطالعے کی بنیاور کھی۔ لیعنی یہ دولی کیا گیا کہان نظریات کی روسے جملہ انواع ، پوری انسانی تاریخ ،کمل انسانی ذہن اور تمام کا کنات کو بھیا کہا گیا گیا کہان نظریات کی روسے جملہ انواع ، پوری انسانی تاریخ ،کمل انسانی ذہن اور تمام کا کنات کو بھیا آئی اور باہر (out there) ہے۔

مابعد جدیدیت ان مہابیا نیوں کو چیلئے کرتی اور انہیں معرض سوال میں لاتی ہے ان مہابیا نیوں کے سرے آفاقیت اور کلیت کا تاج اتار چینگی ہے اور انہیں Contextualize کرتی ہے۔ یوں مابعد جدیدیت کسی ایک اور مرکزی بیانے کی بجائے متعدد، متنوع (بلکہ بعض اوقات متضاد) اور منی (Mini) بیانیوں کا تصور پیش کرتی ہے۔ ان میں سے کوئی بیانیہ حتی اور مطلق نہیں ہے ہر بیانے کی معنویت اس کے خصوص تناظر کے اندر ہے۔ جدیدیت واحد معنی کی جبتجو کرتی ہے لین مابعد جدیدیت معنی کی تکثیریت کی قائل ہے بقول اکبر صلاح الدین احمد (Akbar S.):

"In order to discover postmodernism one must look for richness of meaning rather than clarity of meaning: avoid choices between black and white, either-or' and accept 'both-and evoke many level of meaning and combinations of focus, and attempt self discovery through self knowledge." (37)

تمام معانی کی جیتو اور معانی کی طبقاتی تقسیم کے خاتے کی وجہ سے مابعد جدیدیت ان تمام موضوعات نظم ہائے نظر اصناف، اشخاص اور سماجی طبقات کو یکساں اہمیت کے ساتھ منظر عام پرلانے میں سرگرم ہوتی ہے۔ ہرقتم اور ہر طرح کی سند (Authority) اور اسٹیبلشمنٹ (Establishment) کو بالائے طاق رکھتی ہے اور اس کے اور ہر طرح کی سند (Authority) اور اسٹیبلشمنٹ (Establishment) کو بالائے طاق رکھتی ہے اور اس کے الیے تمام مکنہ طریق ہائے مطالعہ کو ہروئے کارلاتی ہے اور اس ضمن میں اسفل وافضل (low and High) عالم اور جاہل خواص اور عوام کے امتیاز کو خاطر میں نہیں لاتی ہم ہرروز ٹی وی ٹاک شوز میں د کیھتے ہیں کہ ہود کا مسکلہ ہویا پر دے کا، ٹی وی پر وگراموں کے اینکر پر سن/مین ہان اس بات کا خاص طور پر اہتمام کرتے ہیں کہ جہاں ایک عالم دین ہوو ہاں دس سیکولر ذہن کے اور علوم شریعہ سے نابلد بلکہ باغی شم کے برغم خویش سکالرز بھی موجود ہوں اور دلائل دیتے ہوئے اید کیا جاتا ہے کہ جدید ذہن اور معاشر کے کوزیادہ کوئی بات اعبام آدمی کی رائے بھی اتنابی وزن پر واہنیں ہوتی ہے جتنا وزن کسی عالم دین کے دلائل میں ہوتا ہے۔ دونوں کو بر ابر اہمیت دی جاتی ہے اور نتیجہ پھر کیا اخذ کیا جاتا ہے بہتنا وزن کسی عالم وین کے دلائل میں ہوتا ہے۔ دونوں کو بر ابر اہمیت دی جاتی ہے اور نتیجہ پھر کیا اخذ کیا جاتا ہے بہتنا وزن کسی عالم وین کے دلائل میں ہوتا ہے۔ دونوں کو بر ابر اہمیت دی جاتی ہے اور نتیجہ پھر کیا اخذ کیا جاتا

**%124%** 

بھی خودمکنی نہیں وہ کسی اور تناظر یا تھہ عملی سے جڑا ہوا ہے اور بیسلسلہ لامتناہی (Infinite) ہے (کم منطق (Logic) کے اعتبار سے )۔ مابعد جدیدیت سے اس لیے web کا تصور منسلک ہے۔ اس طرح مابعد جدیدیت کسی متن کوا کی سے زائد طریقوں سے معرض تجزیہ میں لانے کی حامی ہے اور ایک متن کی متعدد تعبیر وں کا خیر مقدم کرتی ہے اور کسی تعبیر ، کسی معنی کو دوسر سے پر فضیلت حاصل نہیں ہے۔ فضیلت کا سوال تب اٹھتا ہے جب صدافت واحد اور مستقل ہوا ورعین یہی رویہ مابعد جدیدیت مذہبی متون (scriptures) مثلاً قرآن ، حدیث ، بائبل وغیرہ سے بھی روار کھتی ہے دوئین دہائیاں پیشتر سلمان رشدی کی کتاب Stanic verses کو ذہن میں لائے۔ سلمان رشدی ملعون نے اسی مابعد جدید ذہن سے مطابق سلمان رشدی کا بیٹل میں جو اپیل بر پاہوئی مغرب اسے بجھنے سے قاصر رہا۔ مغرب کے ذہن کے مطابق سلمان رشدی کا بیٹل میں جو اپیل بر پاہوئی مغرب اسے بجھنے سے قاصر رہا۔ مغرب کے ذہن کے مطابق سلمان رشدی کا بیٹل میں موبایل بر یہ بیٹل والی وروجی کے شرائیز خاکے بنائے گئے اور پہلے ڈنمارک کے قومی رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم ختم المرتب فداہ ابی وامی وروجی کے شرائیز خاکے بنائے گئے اور پہلے ڈنمارک کے قومی اخبار اور بعد میں یورپ کے متعدد ملکوں میں ان کوئی بار چھا پا گیا ..... یہ سب ما بعد جدیدیت کے مظاہرے ہی تو میں ہیں۔

بات ہورہی تھی کہ مابعد جدیدیت کسی متن کوایک سے زائد طریقوں سے معرض تجزیہ میں لانے کی حامی ہے۔ ہورایک متن کی متعدد تعبیروں کا خیر مقدم کرتی ہے اور کسی تعبیر، کسی معنی کو دوسر سے پرفضیات حاصل نہیں ہے۔ فضیات کا سوال تب اٹھتا ہے جب صدافت واحد، مستقل اور باہر (External) ہوجبکہ مابعد جدیدیت کے معانی فضیات کا سوال تب اٹھتا ہے جب صدافت واحد، مستقل اور باہر (Provisional, situational, Contigent) ہوجبکہ مابعد جدیدیت کے معانی رمنی بیائیے جنہیں آفاقی صدافت ہونے کا کوئی دعویٰ نہیں:

"with postmodernism, truth emerges co-creatively through dialogical interaction truth becomes a variously interpretable phenomenon dependent upon perspectives, intersubjectivities and specifice cultural/ historical contexts. The modernist singular and transcendent truth gets recast by postmodernist as multiple, contigent truth." (38)

معلوم ہوا روش خیالی اورجدیدیت کے بعد جس جدیدتر نظریہ زندگی، فلسفہ حیات یا Social

theory نے مغربی مفکرین کی توجہ اپنی طرف مبذول کروائی ہے وہ مابعد جدیدیت ہے۔ سوال یہ ہے کہ اس اصطلاح کامفہوم کیا ہے؟ کیا کوئی اس کی متعینہ تعریف ہے؟ کیا ما بعد جدیدیت کی حدود کی نشاند ہی کی جاسکتی ہے؟ یہ کوئی منشور ہے؟ ایسے کتنے ہی سوالات ابھرتے ہیں جن کا جواب مغربی مفکرین نے پہلے بھی دینے کی کوشش کی تھی اوراب بھی وہ اس عمل میں لگے ہوئے ہیں بیاور بات ہے کہ توضیحات وتشریحات کے عمل کے ساتھ ساتھ مابعد جدیت این طور پرفرائض انجام دینے میں مصروف کارہے اوراس کی گونج اب صرف مغرب تک ہی محدود نہیں بلکہ مشرق میں بھی اس پر بحث ومباحثہ (Discourse) قائم ہو چکا ہے۔ اگراییا نہ ہوتا تو ہمارے مقالے کا بیہ موضوع بھی نہ ہوتا۔ پھر بھی مابعد جدیدیت کی تعریف اور تو ضیح کے سلسلے میں بعض مفکرین اور دانشور رجوع کرتے رہے ہیں۔ان میں سے چند کی طرف توجہ کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے کیکن میری بحث صرف مابعد جدیدیت کی تعریف تک محدود نہیں رہے گی بلکہ مغربی دانشوروں نے اس اصطلاح کوواضح کرنے کے لیے جن نکات کو بیان کرنا ضروری سمجھا ہےان میں سے تین نکات/نظریات کا اسلامی تعلیمات کی روشنی میں جائز ہ بھی پیش کیا جائے گا۔ ما بعد جدیدیت اور مغربی مفکرین (The Key Figures of Postmodernism)

اررولینڈ بارتھ (Roland Barth 1915-1980)

فرانسیسی نقاد اور نظریہ ساز،جس نے سیمیالوجی (Semiotics) (اشارات اورعلامات کی سائنس) کا نظریه پیش کیا۔ساختیات اور مابعد جدید تنقید میں اس کا نام خاصی اہمیت کا حامل ہے۔اینی ابتدائی تحریرات مثلاً Le sur Racine (on Jobegra 'Zerode lecriture (writing Degree Zero, 1953) (Racine, 1963 میں اس نے روایتی ادبی تنقید پر شدید حمله کیا اس نے اپنی ساختیاتی سوچ میں عموماً علامات واشارات، نمونے اور قوانین وغیرہ کا تجزیہ واظہار کیا جوکسی ناول یا ڈرامے کے ذریعے پیش کیے جاسکتے ہوں۔اس نے اپنی در دناک خود نوشت کوایک ناول Ronland Barthes Sur Roland Barthes کی شکل میں 1975 میں بیان کیا۔

فرانسیسی ساختیات(Structuralism)کے علم برداروں میں رولینڈ بارتھ کی ایک مخصوص جگہ ہے جوناتهن كلرني لكهاسيكه:

''اس کی بید حیثیت بہت سی متضاد وجہوں سے قائم ہوئی ہے کہیں توبارتھ بے حد سائنٹفک نظر آتا ہے اس حد تک کہ سائنسی بنیا دوں پر آفاقی گرامر کی تشکیل جا ہتا ہے۔سوسئیر کی سیمیالوجی (Semiology) کی تفہیم وتجزیے میں سائنسی نقطہ نظر کوراہ دیتا ہے۔ دوسری طرف

وہ غیر سائنسی کتابیں، The pleasure of The Text, A Lover's وہ غیر سائنسی کتابیں، Discourse وغیر ہلکھتا ہے۔''(39)

اس طرح اس کے رویے میں مسلسل تبدیلی ہوتی رہی ہے اوروہ بیک وقت سائنسی اورغیر سائنسی ذہن کا ثبوت فراہم کرتے ہوئے نت نئے آفاق میں داخل ہوجا تا ہے گویااس کے ذہن میں تضادات ہی تضادات سے۔

سوائحی نقط نظر سے بارتھ کی زندگی بہت خوشگوار نظر نہیں آتی۔ جب وہ ایک سال کا تھا تو اس کا باپ جو ایک بات کے کئی افسر تھا تی کی موت تک اس کی مال کوفرانس میں اپنے باپ کے گھر Beyonne میں فتقل ہونا پڑا۔ وہ 1970ء میں اپنی مال کی موت تک اس کے ساتھ رہا۔ اس کے حالات نا گفتہ بہہ ہونے کی وجہ مال کے بہال ناجائز اولا د کی بیدائش ہے۔ اس کی مال کے گھر والے سخت برہم ہوئے اور نتیج میں بارتھ بھی اس سے متاثر ہوتارہا۔ وہ اپنی مال کے گھر والے سخت برہم ہوئے اور نتیج میں بارتھ بھی اس سے متاثر ہوتارہا۔ وہ اپنی مال کے ناجائز بیٹے سلذ روڈ کے ساتھ انتہائی کر بناک زندگی گز ارتارہا۔ بارتھ بیمارر ہنے لگا اور اسے تپ وق کی بیاری لگ گئی جوان دنوں لا علاج تصور کی جاتی تھی۔ سینی ٹوریم میں زیر علاج رہنے کے باوجود وہ اپنی تعلیم کی طرف سے عافل نہیں رہا۔ جب بھی اس کی صحت اجازت دیتی وہ کرچھانا بھی شروع کر دیا۔ اس طرح اس کی تحریروں کے تفادات اس کے حالات کی وجہ سے وابستہ ہوگیا اور تب کھنا بھی شروع کر دیا۔ اس طرح اس کی تحریروں کے تفادات اس کے حالات کی وجہ سے ہیں۔ ایک طرف تو جسمانی طور پر بیار اور دوسری طرف ذہنی طور پر زندہ ، پیدونوں کیفیتیں اس کی تحریروں کو کہاں تک شبچھنے میں معاون ہیں نہیں کہا جاسکتا۔

1953ء میں بارتھ نے Mythologies کام سے ایک کتاب کھی۔ اس میں اس نے Semiology اور مارکسی کی کوموضوع بنایا۔ Mythologies میں آئیڈ یالوجیکل صور تیں Myth بن کرشامل ہوجاتی بارتھ دراصل یہ واضح کرنا چاہتا ہے کہ کس طرح ثقافت میں آئیڈ یالوجیکل صور تیں Myth بن کرشامل ہوجاتی بیں۔ آج جس طرح ثقافت میں اس میں ابتدابارتھ کے خیالات سے ہوئی جس نے ثقافت میں ثقافت میں متحالوجی کی شمولیت کے تجزیہ کا طریقہ کار وضع کیا۔ اسی طرح بارتھ کے احاطہ تجزیہ میں اشتہارات مضالوجی کی شمولیت کے تجزیہ کا طریقہ کار وضع کیا۔ اسی طرح بارتھ کے احاطہ تجزیہ میں اشتہارات لیے مواداصل کرتارہا ہے اسی نے آئی میں نگا کی متحالوجی کی شمولیت کے تیزیہ کا طریقہ کار وضع کیا۔ اسی طرح بارتھ کے احاطہ تجزیہ میں اشتہارات کے مقابلے سب پچھر ہے ہیں اوران سب سے وہ اپنی تحریہ کے مقابلے سب پچھر ہے ہیں اوران سب سے وہ اپنی تحریہ کے مقابلے سب پچھر ہے ہیں اوران سب سے وہ اپنی تحریہ کے میں نگل میں نگا کے تانے باتی نے ایک مضمون صابن کے پاؤڈر پر بھی لکھا۔ گویایہ ساری صورتیں بارتھ کی نگاہ میں نگا کے میں نگا کے تانے بیں۔

### **(127)**

دس سال تک وہ National centre for scientific Research سے وابستہ رہا۔ ہمہیں اسے ساسئیر کی ثقافتی ساختیات سے دلچیبی بیدا ہوئی۔ 1963ء میں اس نے On Racine نام کی کتاب قامبند کی اور متون کی ساختیاتی کیفیت کو پیش کیا۔ یوں تو بارتھ نے بہت سی کتابیں کھی ہیں جن میں سے چند کا اور پر تذکرہ ہوا۔ لیکن اس کی سب سے معروف تحریر سائع ہوئی اور انتیان اس کی سب سے معروف تحریر معاقوں میں اس پر بحث چھڑ گئی۔ اس کتاب کے انداز کے بارے میں پروفیسر اور اشاعت کے بعد ہی مختلف فکری حلقوں میں اس پر بحث چھڑ گئی۔ اس کتاب کے انداز کے بارے میں پروفیسر وہاب اشر فی کھتے ہیں:

''اس کتاب کا جارح مگرفکری انداز مصنف کی حیثیت کوختم کرنے کے در پے نظر آتا ہے۔اب تک تصنیف ت جہ ۔بارتھ نے ہے۔اب تک تصنیف سے الگ کر کے دیکھنے کی سعی بہت کم ملتی ہے۔بارتھ نے تصنیف اور مصنف کے رشتے کوختم کر دیا ہے وہ اپنی بحث میں بیاحساس دلاتا ہے کہ اپنی اپنی ثقافتوں میں یہاں تک کہ اس کے باہر بھی متون زندہ ہیں۔'(40)

نقادوں نے لکھاہے کہ بیہ کتاب اس نے اس وفت لکھی جب وہ چونسٹھ برس کا تھا اور ایسامحسوس ہوتا تھا کہ اس کے مشتملات قبر کی آواز پر بمنی ہیں۔اسی سال بارتھ ایکٹرک سے ٹکرا گیا تھا اور اس بری طرح زخمی ہو گیا کہ اس کی موت واقع ہوگئی۔

# ر حیارس (Charles Jencks) حیارس جینکس

امریکی تصور کے حوالے سے جینکس نے ایک ایسے کلچرکی وضاحت کی جو مابعد جدیدیت سے عبارت تھا کتنی تعین اللہ specifically American character of postmodernism اور یہ صورت فن تغییر کے بارے میں کہی تھیں ہونی جینکس جدید میں خاص طور پر نمایاں ہوئی جینکس نے یہ با تیں 1984ء میں فن تغییر کے بارے میں کہی تھیں جینکس جدید عبارتوں کی موت کی جگہ، وقت اور تاریخ بھی تعین کرتا ہے اور نیجاً جدیدیت کی موت بھی، اس کے الفاظ ہیں:

میں 1972 وال ئی 1972ء میں تین نگ کر 32 منٹ پر جدید فن تغییر کی موت سینٹ لوئیس مسیوری میں واقع ہوئی جبہ مشہور Pruitt-igoe سیم کے تحت طاح کے جو کے بلاک فرائنا مائٹ سے اڑا دیے گئے ۔ اس سے پہلے انہیں سیاہ فام باشندوں نے توڑا پھوڑا تھا۔ اس باب میں اربوں روپے صرف کیے گئے کہ انہیں محفوظ رکھا جائے لیکن نتیجہ کیا ہوا؟ یہی ناکہ۔ انہدام۔'(41)

یہ بات یہاں قابل ذکرہے کہ Pruitt-igoe کوالی عمارتوں کے ڈیزائن کے سلسلے میں انعامات سے

نوازا گیاتھا۔لیکن صندوقوں کی شکل کے بنے ہوئے بلاکوں میں رہنے والے ایک دوسرے سے بیگانہ محض رہے اورایک اجنبیت کی فضا پیدا ہوگئ۔تو پھر اس کابدل کیاتھا؟ عمارت سازوں نے بیسانیت کی فضا ختم کی اور ایساڈیزائن دیا جواجماعی زندگی کا تصور پیش کرتا تھا۔ یہاں صندوقوں میں رہنے والوں کے مقدر کا جوہس تھاختم ہوا اور یہی مابعد جدیدیت کاعمارت سازی میں شاخسانہ ٹھہرا۔ چنانچے چینکس نے پوسٹ ماڈرن عمارت کے تعلق سے مابعد جدیدیت کی ایک تعریف بھی اختراع کی اس کے الفاظ ہیں:

"Definition of Postmodernism is double coding: the combination of modern techniques with something else (usually traditional building) in order for architecture to communicate with the public and concerned minority, usually other architects." (42)

چارلس جینکس کی اس تعریف کی توضیع کی ضرورت نہیں۔اوپر کے مباحث وضاحت کے لیے کافی ہیں۔
لیکن یہاں مشل فو کو Michel Foucaul کی چندوضاحتیں پیش کرنا چاہتا ہوں، جن میں اس کی سعی ملتی ہے کہ مابعد جدیدیت ہے کیا؟ فو کو کسی متعینہ تعریف کے سلسلے میں کا میاب ہوا ہے کہ نہیں ؟اس بات کا فیصلہ کرنا خاصامشکل ہے وہ سوال کرتا ہے مابعد جدیدیت ہم کسے کہتے ہیں؟ پھروہ کہتا ہے کہ:

''اس کا جواب دینا تکایف دہ ہے کیوں کہ میں واضح طور پر ہے بھی نہیں سمجھ سکا کہ جدیدیت کے کیامعنی ہیں؟ بہرطوراتنا تو کہا ہی جاسکتا ہے کہ مابعد جدیدیت ایک متنازعہ فیہ اصطلاح ہے جس کی وضاحت کے لیے اچھے خاصے دماغ گے ہوئے ہیں۔ مابعد جدیدیت اب ایک ایسی اصطلاح بن گئی ہے جوانتھر اپولوجی ، فلسفہ ،سوشیالوجی ، آرکی ٹیکچر ، فرہیات ، ادبیات اور معاشیات سمھوں کو اپنے دائر ہے میں لینے کی کوشش کر رہی ہے۔ اس کی تعریف وتو صیف میں اس کے سارے پہلووں پر نظرر کھنے کی کوشش کی جارہی ہے۔ ایسے میں اس اصطلاح کی کوئی مختر تعریف ممکن ہی نہیں ہے۔ '(43)

دراصل مابعدجد یدیت ایک بیچیدہ اصطلاح ہے اوراس پیچیدگی میں وہ تمام مسائل ہیں جوآج کی زندگی میں نہصرف دخیل ہیں بلکمسلسل اثر انداز ہورہے ہیں۔اس پیچیدگی سے نبردآ زماہونے کے لیے بعض اذہان نے کچھ سوالات مرتب کیے ان کے جواب میں کچھ پہلوسا منے آئے جن کاتعین کیا جاسکتا ہے۔لیکن پیتھین بھی نہاٹل

**(129)** 

ہےنہ جامد بلکہ ایک حرکی صورت ہے جو جمود اور سکوت کوتوڑتی ہوئی نظر آتی ہے۔

(Jean François Lyotard 1924-1998 ين فرينكوس ليوڻارڙ 🕏 🖈 🖈

لیوٹارڈ پہلاا ہم فرانسیسی مفکر ہے، جس نے مابعد جدیدیت کے ڈسکورس/مباحثہ/مکالمہ (Discourse) کو با قاعدہ طور پر قائم کیا۔ 1980ء کے بعد مابعد جدیت کے مباحث میں لیوٹارڈ کا نام میں کے دائشیت کو با قاعدہ طور پر قائم کیا۔ 1980ء کے بعد مابعد جدیت کے مباحث میں لیوٹارڈ کا نام آتے ہی ہے تھی تصور خود بخو دا بھر تا ہے کہ اس نے مہابیانی کی اہمیت کم کرنے میں اختیار کر گیا۔ اس کی کتاب (جس پر چیچے سیرحاصل بحث ہوچی ہے) The postmodern اہم رول انجام دیا۔ اس کی کتاب (جس پر چیچے سیرحاصل بحث ہوچی ہے) 1984 condition نام نکات تفصیل سے ربی جدیدیت کے بعض اہم نکات تفصیل سے زیر بحث آنے لگے۔

لیوٹارڈ Versall is میں پیدا ہوا تھا۔ بنیادی طور پر یہ فلفے کا طالب علم تھا، الہذا اس نے 1949ء میں sorbonne یو نیورٹی سے فلسفہ میں ایم اے کی ڈگری حاصل کی۔ اس کے بعدوہ ایک ہائی سکول میں پڑھانے لگا۔ ابتداء میں اس کا ذہن مار کسیت کی طرف مائل تھا اس کا اندازہ اس بات سے لگا یا جاسکتا ہے کہ وہ 1948ء میں فرانس میں قائم ہونے والی سیاسی نظیم socialisme on Barbarie کارکن بن گیا۔ بعد میں اسے احساس ہوا کہ مارکسزم ایک ایسا مہابیانیہ ہے جو اپنے دعویٰ کو ثابت کرنے میں ناکام رہا ہے غالبًا افغانستان میں روس کی ہزیمت اور ماسکوکی گلیوں میں لینن کے جسمہ کی رسوائی اس کے خوابوں کو چکنا چور کرنے میں اہم سبب بنی۔ مارکسزم کی ناکامی سے دل برداشتہ ہوکر اس نے تمام طرح کے Metanarratives کی صدافت اور مرکزیت سے انحراف کرنے میں عافیت ججی۔

دریں اثنا وہ 66-1965ء کے درمیان پیرس یو نیورسٹی میں فلسفہ پڑھا تارہا، پھراس کے لیے اہم درسگاہوں کے دروازے کھل گئے۔ بعدازاں وہ امریکہ کی بعض یو نیورسٹیوں میں فلسفے پر لیکچر دیتارہا۔ کہیں کہیں ایک بین منازعہ دروازے کھل گئے۔ بعدازاں وہ امریکہ کی بعض یو نیورسٹیوں میں فلسفے پر لیکچر دیتارہا۔ کہیں کہیں ایک بین اسے منازعہ فلسفہ visiting professor کی حیثیت بھی حاصل رہی۔1980ء کے قریب اس نے پیرس میں ایک بین القوامی ادارہ فلسفہ International college of philosophy قائم کیا اور اس کا صدر بن گیا۔ بیادارہ نہایت متنازعہ فیدرہا۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ لیوٹارڈ کے بنیادی تصورات کیا ہیں؟ کیا ان کی وضاحت کی جاسکتی ہے؟ کیااس کی دلیلیں بے وقعت ہیں یاان کی کچھا ہمیت بھی ہے۔ایک بات تو یقینی ہے کہا تر آفرینی کے لحاظ سے اس کے تصورات دور دراز سفر کر کے ملکوں ملکوں جا پہنچے ہیں اور بہت سے معاملات میں provoke کرتے ہیں تو

**€130** 

پھراس کی اہمیت سے کیسے انکارممکن ہے؟ اپنی ماسٹر بیانیے کی تھیوری میں وہ تمام فلسفیانہ، عارفانہ، تحکمانہ، منطقیانہ صورت واقعہ میں از سرنو جانچ کرنے کا نظر بید بتا ہے۔اس لیے کہ بیتمام عناصر کھو کھلے ہو چکے ہیں۔بعض لوگوں نے بیچی لکھا ہے کہ وہ مہابیانیہ کی موت کی خبر بہم پہنچا تا ہے:

"Lyotard's point of departure is the demise of what he terms metanarratives simplifying to the extreme. I define postmodernism as incredulity towards metanarratives. Those metanarrtives or grand narratives are, broadly speaking, the supposely transcendent and universal truths that underpin western civilization and that function to give that civilization objective legitimation." (44)

"Postmodern science-by concerning itself with such things as undeciables, the limits of precise control, conflicts characerized by incomplete information, fracta catastrophies and pragmatic paradoxes- is theorizing its own evolution as discontinuous, catastrophic, non-rectifiable and paradoxical, It is changing the meaning of the word knowledge, while expressing how such a change can take place. It is producing not the known but the unknown. And it suggests a model of legitimation that has nothing to do with maximised performance, but has as its basis difference understood as paralogy." (45)

مہابیانیے کے بارے میں ہم اوپر جو کچھ بیان کرآئے ہیں درج بالا اقتباس سے بھی یہی واضح ہوتا ہے اس

**€131≽** 

ضمن میں گویی چندنارنگ نے وضاحت کی ہے:

''لیوتار تنہیمہ کرتا ہے کہ مابعد جدیدیت میں کسی نوع کے مہابیا نیہ کی کوئی گنجائش نہیں۔ ہیگل ہو کہ مارکس مابعد جدید ذہمن سب کوشک وشبہ کی نظر سے دیکھتا ہے۔ مہابیا نیہ لیمنی بڑی فلسفیا نہ روایتوں کا اعتبار جاتار ہا۔ اس کا اصرار ہے کہ جدید کاری (Modernism) کے تمام مہابیا نیہ (Grand Recits) مثلاً صدافت مطلق کی جدلیات، انسان کی آزادی وحریت، غیر طبقاتی ساج، ترقی وخوشحالی اورامن ومسرت کا خواب سب پرسوالیہ نشان لگ چکا ہے۔ مارکسی مہابیا نیہ متعدد مہابیا نیوں میں سے ایک تھا اور غالباسب سے اہم اور سب سے زیادہ خوش کن!

لیوتار کا ایک جملہ بڑا ہلیغ ہے کہ 'سائنسدان اور گینیشن اور آلات سچائی کی تلاش کے لیے نہیں خریدے جاتے بلکہ طاقت کے حصول کے لیے۔' (46)
لیوٹارڈ کی فکر مزید بھی زیر بحث آئے گی۔

الم جيكوس دريدا (Jacques Derrida 1930-2004)

فرانسین فلسفی جس نے مابعد جدیدیت میں روتشکیل (Deconstruction) کی تھیوری پیش کی ۔ پچیلے صفحات میں روتشکیل کا ذکر ہو چکا ہے۔ مابعد جدیدیت کی بحث میں دریدا کا نام خاصاا ہم بن کرسامنے آتا ہے اس لیے کہ روتشکیل کی ساری بحث کا سوتا اس کی انقلا بی بحث سے ابھرتا ہے (اگر چہوہ اپنے لیے مابعد جدید مفکر کا لقب پیند نہیں کرتا تھا) اس لیے یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ روتشکیل کو مابعد جدیدیت سے منہا کر دیا جائے تو پھر مابعد جدیدیت کا کوئی واضح تصور پیدا ہونا مشکل ہے یا کم از کم اس کی بحث ادھوری رہے گی ۔ لہذا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ واضح کی جن اور اس کے ذہن کے نہاں خانے میں کون سے نکات رہے ہیں جن کی بنیا دیروہ روتشکیل کی سب سے بڑی عالمی آواز بن کرا بھرا۔

دریدا الجزائر میں ہسپانوی یہودی خاندان میں پیدا ہوا۔1949میں یہ خاندان فرانس منتقل ہوگیا۔
1952ء میں دریدانے پیرس کی مشہور یو نیورسٹی Ecole Normale superieure میں داخلہ لیا۔لیکن دریدا نے اپنی فکر کا قبلہ،فرانسیسی مفکروں کی بجائے جرمن فلسفیوں کو بنایا۔وہ لیون (Leuven) بلجیم میں بھی زیر تعلیم رہا۔
نے اپنی فکر کا قبلہ،فرانسیسی مفکروں کی بجائے جرمن فلسفیوں کو بنایا۔وہ لیون سے کیا۔ بعد میں بھی زیر تعلیم رہا۔
57-1956ء میں ہارورڈ کا وظیفہ لیا۔ اپنی ملازمت کا آغاز اس نے لیون سے کیا۔ بعد میں Sorbonne میں فلسفے کے استاد کے طور پر چپار سال پڑھا تارہا۔ آیندہ بیس برس تک (1964-84) دریدا اپنی مادر علمی کا مناوہ ازیں وہ امریکہ کی جان ہا پکنز اور دوسری یو نیورسٹیوں سے Normale superieure

**€132** 

جزوقتی پروفیسر کے طور پر بھی وابستہ رہا۔

Origion of دریدانے اپنے علمی اور تصنیفی کیریر کا آغاز ہسر ل (Husserl) کی کتاب Geometry سے کیا۔ چنانچہاس کے ذہن کی تشکیل میں ہسر ل کا بڑا ہاتھ ہے۔ دریدانے اس کے حوالے سے تین بنیادی کتابیں بھی قلم بند کیں۔ جواس کے کلیدی رویے کو ظاہر کرتی ہیں۔ ان کتابوں کے نام ہیں:

- (1) The problem of Genesis in Husserl's philosophy
- (2) Introduction of Husserl's Origin of Geometry
- (3) speech of phenomena

یہ بات مانی جاتی ہے کہ دریدانے متون (text) کی تفہیم کے سلسلے میں متعد دراستے اپنائے اور یہ بھی ثابت کیا کہ کوئی مضمون ایسانہیں ہوسکتا ہے کہ جس کی حیثیت لازماً مرکزی ہو۔ حدتویہ ہے کہ وہ ثانوی مضامین اور ثانوی متون کو بھی معنی کے اعتبار سے غیر متعین گھراتا ہے ایسے میں سوال اجرتا ہے کہ Deconstruction ہے آخر حاصل کیا ہوتا ہے؟ پروفیسرو ہاب اشر فی لکھتے ہیں:

" Genesis کی بحث میں دریدا اس امر پرزور دیتاہے کہ کسی چیز کی بھی ابتدا
(Origin) کا سوال یا مسئلہ (problem) کبھی حل نہیں ہوسکتا۔ جبکہ ہسر ل نے فلسفیانہ بحث
کی اساس ابتدائی تکتے کی تلاش پررکھی تھی اس لیے ہسر ل روحانی کرہ فکر میں داخل ہوجا تا ہے۔
دریدا نے اس فکر کار دبیش کیا ہے، اس کا خیال ہے کہ کسی ابتدائی تکتے کی تفہیم ممکن ہی نہیں اس
لیے کہ ضمیر کی فعالیت نے امکانات سے ٹکراتی رہتی ہے۔ اس لیے وہ جامز نہیں ہوتی ۔ لہذا کسی
بھی ابتدا کا تکثیری (Heterogenous) تصور ہی ممکن ہے پھر origin یا نبیاد متعین نہیں اور یہی نکتہ مابعد جدیدیت کے ڈسکورس کا واضح رخ متعین کرتا ہے۔ بنیاد کا یہی سوال origin یا بیٹ کے دسکورس کا واضح رخ متعین کرتا ہے۔ بنیاد کا یہی سوال موحانی بحث کی میں بھی اٹھایا گیا ہے۔ ہسر ل نے اس کی تلاش میں خاصی روحانی بحث کی ہے لیکن دریدامرکزیا منبع کی تلاش لا یعنی فعل سمجھتا ہے۔ " (47)

یہاں اس بات کا تذکرہ خالی ازعلت نہ ہوگا کہ Genesis بائبل کی پہلی کتاب'' پیدائش' کا نام ہے جس میں سیدنا آدمؓ اوران سے حضرت حواً کی پیدائش اور مخلوق کی ابتدا کا تذکرہ ہے۔ ہسر ل'' پیدائش' کومرکزی نقطہ آغاز اور اسے ایک symboll sign گردانتا ہے اور اس کو ایک بامعنی اور بامقصد واقعہ جھتا ہے۔ اس کے مطابق کوئی نشان یا sign معنی بردار ہوسکتا ہے اگر اس کا مقصد'' بیان' ہے کیکن در پیدا sign اور معنی میں فرق کرتا ہے اس

لیے کہ اس کی فکر میں کوئی متعینہ معنی ہوتا ہی نہیں ہے۔ الہذا در بدا کے ہاں معنی صرف ایک sign نہیں بلکہ مختلف صورتیں ہیں جو بیان میں مضمر ہوتی ہیں اس لیے کوئی بھی موادا کہری معنویت کا حامل نہیں ہوسکتا۔ ردشکیل پر مزید بحث اپنے مقام پرآئے گی۔

(Michel Foucault 1926-1984) مشل فو کو (Michel Foucault 1926-1984) ☆

بیسویں صدی کے نصف میں مثل فو کو یورپ میں ایک مصنف اور مفکر کے طور پر خاصا نمایاں نام رہا ہے۔
اس نے مختلف موضوعات پر اظہار خیال کیا۔ اس کے اکثر خیالات متنازعہ ہونے کے باوجود مفکرین کے لیے
پر شش رہے ہیں۔ اکثر مغربی مفکرین آج بھی شدومد سے اس سے اختلاف کرتے نظر آتے ہیں لیکن اس کو لے کر
حمایت کرنے والے بھی کم نہیں۔ نئی تاریخیت ، ثقافتی مطالعات وغیرہ سے ہوتا ہوا فو کو مابعد جدیدیت کی حدول میں
داخل ہوجاتا ہے، اس کی آرایر مسلسل بحثیں ہوتی رہتی ہیں۔

مشل فو کوبھی سرجری کے پیشے کواختیار کرے۔فو کو نے باپ کی خواہش کا احترام نہ کیا۔فو کو کی تعلیم Jesuit اور چاہتا تھا کہ فو کوبھی سرجری کے پیشے کواختیار کرے۔فو کو نے باپ کی خواہش کا احترام نہ کیا۔فو کو کی تعلیم Normale superieure بھی سرجری کے پیشے Normale superieure بھی ہوئی جن دنوں فو کو اصلی ہے اداروں میں ہوئی جن دنوں فو کو اصلی نہ کے بین سے اسے نفسیات میں دلچین کا شدید تملہ ہوا اور اسے نفسیاتی معالی معالی معالی معالی معالی معالی معالی کے باس لے جایا گیا، یہیں سے اسے نفسیات میں دلچین کو پیدا ہوگئی۔ دیگر بہت سے Normalians کی طرح اس نے فرانسیسی کمیونسٹ پارٹی کی رکنیت اختیار کرلی، تاہم اس کا اہم محرک، اس کا استاد اور معروف نو مارکسی فلسفی لوئی آلتھیو سے (1990-1918 1918) کی استاد اور معروف نو مارکسی فلسفی لوئی آلتھیو سے (1990-1918 اور سویڈن کی اپ سالا یو نیورسٹی کی اور سے دوسال کے دوسال اور ہمبرگ کی یو نیورسٹیوں سے وابستہ ہوا۔ 1960ء میں فرانس واپس کے بیاور اپنا ڈاکٹر بیٹ کا کا مکمل کرنے میں لگ گیا۔ وہیں اس کی ملاقات ڈیٹیل ڈیفرٹ سے ہوئی، جس کے ساتھ آیا اور اپنا ڈاکٹر بیٹ کا کا مکمل کرنے میں لگ گیا۔ وہیں اس کی ملاقات ڈیٹیل ڈیفرٹ سے ہوئی، جس کے ساتھ اس نے بی سال Pon-Monogamous Partnership میں گزارے۔ (48)

1970ء میں فو کو کو کالج آف فرانس میں چئیر ملی ، جسے اس نے '' انسانی فکر کے نظام کی تاریخ '' کا نام دیا۔ فو کو امریکہ کی یو نیورسٹی آف بفیلو سے بھی وابستہ رہا۔ سمان فرانسسکو میں فو کو نے گے کچر (Gay Culture) میں جوش وخروش سے حصہ لیا۔ وہیں اسے ایڈز کا مرض لاحق ہوا اور اس کے نتیج میں مرگیا۔ فو کومغربی تاریخ کا مؤرخ اور فلسفی ، علمیات ، اخلاقیات اور سیاسی فلسفے کا عالم تھا۔ 1960ء کی دہائی میں

اس کوژاک لاکان، لیوی سٹراس اوررولینڈ بارتھ کے گروہ میں شامل کیا گیا، جوساختیاتی (Structurlist) كهلاتا تقااور جوسارتر (Sartre Jean-Paul 1905-80) كى وجوديت (Existentialism) كو يختاج کرر ہاتھا۔ بعدازاں 1970ء کی دہائی میں اس کی تحریروں کو پس ساختیاتی (Post Structuralist) کہا گیا۔ فو کو کے ناقدین میں اگر چہ چارلسٹیلر،نوم چومسکی، ہیبر ماس،نینسی فریز روغیرہ شامل ہیں مگرسب سے اہم جیکوس دریدا تھا جوفو کوکا شاگردبھی تھا۔اس نے فو کوکی دیکارت کی کتاب پرکھی گئی تنقید پرشدید تنقید بھی کی ۔فو کو پر ہونے والی تقید کے باوجود، فو کو کے اثرات مختلف شعبہ ہائے زندگی علم پر بڑے مثلاً آرٹ، فلسفہ، تاریخ، بشریات، ثقافتی مطالعات،لسانیات،عمرانیات،تعلیم نفسیات،اد بی تھیوری، تانیثیت،فلسفهٔ سائنس،میوزیم سٹڈیز،مینجمنٹ سٹڈیز وغیرہ کیکن بہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ فو کو کا مابعد جدیدیت کی فکر کو بروان چڑھانے میں کیا حصہ ہے؟اس کی ایک کتاب:What is An Author ہے۔ یہ کتاب 1969ء میں انگریزی میں شائع ہوئی۔اس میں رولینڈ بارتھ کے مضمون The Death of The Author پرشدید تقید کی ۔ فو کوکا خیال ہے کہ مصنف کا کردار بہر حال ہوتا ہے۔ وہ متن کومنظم کرتا ہے۔ بیاس لیے بھی ہے کہ مصنف ہی کسی متن کا حقیقی ذریعہ ہے۔ فو کو Humanism کاسخت مخالف ہے اس کا خیال ہے کہ آ دمی کی فطرت عجیب وغریب ہوتی ہے جس کے نہاں خانے میں بہت سی شناختیں پنہاں ہوتی ہیںان شناختوں کے کچھمحرکات ہوتے ہیں مثلاً غرض،خواہش وغیرہ ایسی صورت میں پیجی کہنا مناسب ہے کہ بیتمام باتیں کسی مصنف سے وابستہ کر دی جاتی ہیں۔ جب کہان کاتعلق ان شخصیات سے ہے جن کامتن مرتب ہور ہا ہوتا ہے اس کے جملے ہیں:

"Discourse that possesses an author's name is not to be immediately consumed and forgotten... Rather, its status and its manner of reception are regulated by the culture in which it circulates." (49)

فو کونے اپنے نقطہ نظر کی جس طرح وضاحت کی ہے وہ دراصل Author کیا ہے؟ کی بحث میں اس بات پرزور دیتا ہے کہ موضوع کو یکسر چھوڑ نانہیں ہے بلکہ اس کی از سرنو تا ویل کرنا ہے اس کے بیہ عنی نہیں کہ نبع پرنگاہ ڈالی جائے بلکہ اس کی کارکر دگی سے زیادہ واسطہ رکھا جائے۔

(Jean Baudrillard 1929) ناوريلا (۲ کيان بادريلا

جین بادریلا مابعد جدیدیت کانهایت اہم فرانسیسی مفکر اور Cultural Theorist ہے۔ بنیا دی طور پر

وہ مارکسیت اور ساختیات سے بے حدمتا ترتھا۔ مابعد جدیدیت کے کیچر میڈیا 'اور صارفیت (Consumerism) سے تعلق کی جن صورتوں اورسطحوں کو بالعموم زیر بحث لا یاجا تا ہے ،انہیں بادریلانے اول اول نشان ز دکیا اورنظریایا (Theorise) تھا۔موجودہ دور کے اہم عالمی واقعات جیسے لیج کی جنگ، نائن الیون کا واقعہ اورعراق وافغانستان پر امریکی واتحادی افواج کے حملے وغیرہ پربھی بادریلانے مضامین لکھے ہیں۔ان جملہ موضوعات پر بادریلاجس زہنی فریم ورک کے تحت قلم اٹھا تا ہے، وہ مغرب کی فلسفیانہ روایت اور ساختیاتی فکر سے مرتب ہوا ہے بہر حال فرانسیسی مابعد جدیدیت میں بادریلاکی حیثیت امام کی ہے۔اس کا بنیادی تصوریہ ہے کہ کلاسکی ساجی تھیوری کا لعدم ہوچکی ہے لہذا نے طریقے سے ساجی معاملات کے تجزیے کی ضرورت ہے بیروہ وقت ہے جب مابعد جدیدیت اپنے یاؤں یر کھڑے ہونے کی کوشش کررہی تھی۔ کئی دیگر مفکرین کی طرح اسے بھی احساس تھا کہ Marxism کارول مدہم ہو چکا ہے اوراس کے دعوے جھوٹے ثابت ہوئے ہیں۔ بعد میں بادریلا Anthropology کی طرف مائل ہوا اوراسےاحساس ہوا کہاں شعبہ کم میں بہت کچھ ہے،جس سے فائدہ اٹھایا جاسکتا ہے۔ بادریلاکوئی ایسی راہ اختیار The Mirror of موریاده Radical موراس نقطه نظر کی وضاحت میں اس کی دوکتابیں Production اور Symbolic Exchange of Death شائع ہوئیں۔ دوسری کتاب میں جدید سوسائٹی کی نئی تشکیل کاایک منظرنامہ پیش کیا گیا ہے۔ اس کی تیسری اوراہم ترین کتاب Simulacra and simulations کی منطق سے نئی سوسائٹی کی تشکیل Simulation کی منطق سے نئی سوسائٹی کی تشکیل كالك خاكه پيش كما گيا۔

. The Hutchinson Dic کے مقالہ نگار کے الفاظ میں:

"Baudrillard evolved a critique of consumer society and of an information world dominated by the reproduction of images, producing a state which he called hyper-reality." (50) بادر یلا نے اپنی کتب میں جہاں صارفیت کلچر اور شاہت کذبی کوموضوع بحث بنایا وہیں اس نے سیاس معیشت مارکسیت اور جدیدیت کے خاتمے کا اعلان بھی کر دیا۔ دراصل بیخاتمہ مابعد جدیدیت کی آمد کی اطلاع ہے ایک اقتباس ملاحظہ ہو:

"The discourse of the end signifies his anouncing a postmodern break or rupture in history. We are now,

baudrillard claims, in a new era of simulation in which social reproduction (information processing, communication, knowledge, industries and so on) replaces production as the organizing principle of society. In this era, labour is no longer a force of production it itself one sign amongst many. Labour is not primarily. productive in this situation, but is a sign of one's social position, way of life and mode of servitude." (51)

بادر بلافرانس کے شہر Reims میں پیدا ہوا۔ پیرس کی سوربورن یو نیورسٹی میں جرمن پڑھی، نیز فلسفے اور عمرانیات کا بھی مطالعہ کیا۔1966ء میں اس نے Third cycle thesis: the system of objects کے عنوان سے ڈاکٹریٹ کا مقالہ کممل کیا۔ اس کی عمر کا بیش تر حصہ بطور مترجم اور مدرس گزر ا ہے۔ پھر یورپین گرارر ہا گر بجو بیٹ سکول میں بطور کچر اور میڈیا تنقید کے فلسفے کا پروفیسر رہنے کے بعد آج کل ریٹائر منٹ کی زندگی گزارر ہا

فو کویاما کی طرح بادر یلا بھی تاریخ کے خاتے کا تصور رکھتا ہے۔ اس کے مطابق تاریخ کا مطلب ہے:
دوتو توں کی باہم جنگ آزمائی۔ بادر یلا کوباہم برسر پرکار قوتیں دکھائی نہیں دیتیں۔ بادر یلا کے دلائل فو کو یاما سے
مختلف ہیں۔ فو کو یاما نے سوویت یونین کے بھر نے کے بعد بہ تصور دیا تھا کہ اب سرمایہ داری (capitalism) کا
کوئی حریف باقی نہیں رہا، اس لیے اب تاریخ بھی باقی نہیں رہی۔ یہ دونوں مفکر تاریخ کا توعموی اور کیساں تصور
دوحریفوں کی کش کمش کر کھتے ہیں، مگر اس کے خاتے کے مختلف دلائل پیش کرتے ہیں۔ بادر یلا کی اہم دلیل یہ ہے
کہ اب مغربی عوام کی اکثریت کسی مزامتی تحریک کی علم بردار نہیں ہے اب عوام وہی ہیں، جومیڈیا آئیس دکھا تا ہے
اوران کے ذہن کو بنا تا ہے لوگ اپنی حقیقوں میں نہیں تشکیلی اور میڈیائی شبیہوں (Images) کے مطابق جیتے ہیں۔
دونوں مفکرین احیا کے اسلام کی تحریکوں اور اسلامی نشاق ثانیہ کی عالمی لہرکوشا یہ لحاظ میں نہیں رکھتے ؟

بادر یلا ابتدا میں جیسا کہ میں نے پہلے بھی ذکر کیا مارکسی تھا مگر بعد ازاں وہ اس سے متنفر ہوگیا۔ اس کا موقف یہ ہے کہ مارکس کا ورلڈ ویو (World view) وہی ہے، جو سر مایہ داری کا ہے۔ تخلیق اور قدر کا سوال دونوں میں موجود نہیں۔ مارکس بور ژوائی فکر کے وائرس میں مبتلا تھا، بادر یلا نے اسی بنا پر مارکسیت سے اپناؤہنی تعلق ختم کیا اور اس کی جگہ علامتی تبادلے (Symbolic Exchange) کی تھیوری وضع کی۔ یہ تھیوری دراصل صار فی

#### **€137**

کلچر (جو دراصل مابعد جدیدیت کاایک مظہر phenomenon ہے) میں اشیا کی قدر کا تعین کرتی ہے۔اس تھیوری کی روسے ہرشے (object) چارتھ کی اقدار کی حامل ہوتی ہے۔

i-ملی قدر (Functional value): مثلاً بینگ سونے کے کام آتا ہے۔کرسی بیٹھنے کے لیے بنی ہے۔گاڑی پرسواری کی جاتی ہےوغیرہ۔

ii۔ تبادلے کی قدر (Exchange value): مثلاً کار کی قیمت لاکھوں میں ہوتی ہے۔قلم چندروپوں میں آجا تا ہےوغیرہ۔

iii۔علامتی قدر (Symbolic value): مثلاً صاحب تصنیف ہونا ،عزت ووقار کی علامت ہے۔کرسی ،اقتدار کی علامت ہے۔

iv۔نشانیاتی قدر (Sign value):اشیا کے نظام میں اوراشیا کے مقابل تشکیل پانے والی قدر،مثلاً کچھ کے نزدیک قلم، تلوارسے طاقت ورہے اورا کٹرلوگ کرسی (اقتدار، طاقت) کوتر جیج دیتے ہیں۔

## فصل دوم

### مابعد جدیت کے بنیا دی نظریات

جن مغربی مفکرین کا پچھلے صفحات میں مطالعہ کیا گیا ہے ان کے افکار سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ مابعد جدیدیت کی بعض شقیں خاصی نمایاں ہیں۔ ہمیں بیشلیم ہے کہ بیز نکات کوئی منشور مرتب نہیں کرتے ،کین ان سے ادبی، ثقافتی ، تہذیبی ، سیاسی ، مذہبی اور اخلاقی شعبوں کے بعض نکات شدید طور پر زیر بحث آتے ہیں اور مضمرات وممکنات کے ہندیبی ورشن ہوجاتے ہیں۔ یہاں ضروری نہیں کہ ہم تمام امور کی نشاند ہی کریں۔لیکن مابعد جدیدیت کی بحث سے جونتائے اخذ کیے جاسکتے ہیں وہ یوں ہیں:

- (1) مابعد جدیدیت کسی بھی نظریے کو حتمی اور مطلق نہیں مانتی۔ بیسرے سے نظرید دیئے کے خلاف ہے اس کے مطابق ہر نظریدا بی نوعیت کے اعتبار سے استبدا دی ہوتا ہے ، اس لیے خلیقیت اور آزادی کے منافی ہے۔
- (2) مابعد جدیدیت ہیگل کے تاریخی ارتقا کے نظریے کور دکرتی ہے۔ بقول نطشے حقائق اس بات کی ضانت نہیں دیتے کہ تاریخ لاز ماً ترقی کی راہ پر ہے۔
  - (3) ساجی،سیاسی،اد بی،اخلاقی ہرمعالمے میں بغاوت اورانحراف کارحجان ہے۔
- (4) 'مہابیانیۂ کازمانہ گزرگیا۔ مہابیانیۂ ختم ہوگئے یادب گئے ہیں۔ بیدور خچوٹے چھوٹے بیانیوں ، کا ہے۔ بیمقامی ثقافتوں کےمطابق درست ہوسکتے ہیں۔ لہذا چھوٹے بیانیے اورقصہ گوئی میں نئی دلچسی پیدا ہور ہی ہے۔

If Marks is not true : مابعدجدید عالمی مفکرین مارکسزم سے مایوسی کا اظہار اس طرح کرتے ہیں: then nothing is.

اسی لیے بیم فکرین کلیت پہندی، مرکزیت یا نظریہ سازی کے خلاف ہیں۔ نیز کثر تیت، کثیر الوضعیت، مقامیت اور بوقلمونی پراصرار کرتے ہیں۔

- (6) سچائیاں ایک نہیں ہیں،ان کااظہار مختلف پہلوؤں سے ہوسکتا ہے۔ مابعد جدیدیت اس بات پرزور دیتی ہے۔ کہ سچائی Universal نہیں ہوسکتی،آفاقی نہیں ہوسکتی، اس لیے کہ سچائیوں کاتعلق بھی مخصوص ثقافتوں کے حوالے سے ہی ممکن ہے۔
- (7) اب تک کلاسیکی سر ماید کوعقیدت کی نگاہ سے دیکھا جاتار ہا ہے۔لیکن اس کے تمام پہلوؤں کومتنداور حتمی (Ultimate) تصور کرنا درست نہیں۔اس کار دشکیل (Deconstruction) کیا جاسکتا ہے۔اوراس کی قدروں کو حتمی اور مستقل تصور نہ کرتے ہوئے اسے بہت سے نقیدی پہلوؤں سے آشنا کیا جاسکتا ہے۔
- (8) دنیاغیر حقیقی ہوگئ ہے۔ ایک صورت تو Simulacra کی ہے۔ دراصل اب چیزوں کی جس طرح نمایندگی ہوتی ہے وہ بذات خود متعلقہ اشیا سے مختلف ہوتی ہیں۔ اور ایسامحسوس ہوتا ہے کہ نمایندگی یا کا بی کے نام پر پچھا اور ہی شخصی ہوتی ہے وہ بذات کرتے ہیں کہ نہ تو شخصی بیش کی جار ہی ہے۔ جس میں حقیقت کا شائبہ نہیں رہتا۔ آئے دن کے مرحلے یہ ثابت کرتے ہیں کہ نہ تو سچائیاں ہی مستقل ہیں اور نہ ان کی نمایندگی!
- (9) مابعد جدیدیت ثقافت کے حوالے سے اس بات پر اصرار کرتی ہے کہ ہر زمانے میں ثقافت سچائیاں وضع کرتی رہی ہے اس لیے کسی ایک سچائی کو ہر زمانے کے لیے ٹھیک باور کرنا درست نہیں ہے،اعتقاد ات میں اختلافات کی وجہ یہی ہے۔ یعنی سچائیاں بنی بنائی نہیں ہیں وضع کی جاتی ہیں!
- (10) مغربی استعار کی عالمگیریت (Globalization) بھی مابعد جدیدیت کاایک مظہر ہے۔ نظام صدیقی مابعد جدیدیت کے مزاج کی تفہیم کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''مابعدجدیدیت کے نئے جمالیاتی اوراقداری معیار (موٹے طور پر) (۱) باغیانہ ریڈ یکل کردار (2) وفورتخلیقیت (3) کثیر معنویت پاشی(4) متن کا لاشعور یابین المتونیت کا تصور (5) آئیڈیالوجی کی حتمیت کارد (6) سچائی کی اضافیت (7)لامرکزیت (8) کمین (اصول) اور ہر طرح کی اتھارٹی کا زوال۔'(52)

ان مباحث کی روشنی میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ ما بعد جدیدیت ایک Complex صورت ہے جس نے روشن

خیالی، آزادی، جنس، اخلاقیات، مذہب، ساجیات بلکہ زندگی کے بیشتر گوشوں کو نئے اور متنوع Discourse سے ہمکنار کیا ہے۔ گو پی چند نارنگ جنہوں نے اپنی کتاب'' ساختیات، پس ساختیات اور مشرقی شعریات''، میں مابعد جدیدیت کے ڈسکورس کوار دوسے روشناس کرایا ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

'' مابعد جدیدیت کا تصورا بھی زیادہ واضح نہیں ہے اوراس میں اوریس ساختیات میں جورشتہ ہےاس کے بارے میں معلومات عام نہیں۔اکثر دونوں اصطلاحیں ساتھ ساتھ اورایک دوسرے کے بدل کے طور پر استعال کی جاتی ہیں۔البتہ اتنی بات صاف ہے کہ پس ساختیات تھیوری ہے جوفلسفہ کے قضایا سے بحث کرتی ہے جبکہ مابعد جدیدیت تھیوری سے زیادہ صورت حال ہے یعنی جدید معاشرے کی تیزی سے تبدیل ہوتی ہوئی حالت، نئے معاشرے کا مزاج، مسائل، زہنی رویے، یامعاشرتی وثقافتی فضا، یا کلچر کی تبدیلی جو کرائسس کا درجہ رکھتی ہے۔مثال کے طور پر ہم کہہ سکتے ہیں Postmodern Condition ما بعد جدیدیت حالت، کیکن پس ساختیاتی حالت نہیں کہہ سکتے۔ لہذا پس ساختیات کا زیادہ تعلق تھیوری سے ہے اور مابعد جدیدیت کامعاشرے کے مزاج اور کلچر کی صورت حال سے .....کین غور سے دیکھا جائے تو تھیوری کا بڑا حصہ وہی ہے جو پس ساختیات کا ہے بعنی مابعد جدیدیت کے فلسفیانہ مقد مات وہی ہیں جو پس ساختیات کے ہیں۔ یہ معلوم ہے کہ دوسری جنگ عظیم کے بعد جوزہنی فضا بننی شروع ہوگئ تھی اس کا بھر پورا ظہار لا کاں ،آلتھیو سے ،فو کو، بارتھ، دریدااور لیوتار جیسے مفکرین کے یہاں ملتا ہے....نظریاتی اعتبار سے دیکھیں تومابعدجدیدیت "بت ہزار شیوہ''ہے۔ترقی پبندی اورجدیدیت تک ہمارے ذہن سیدھی سادی مطلق تعریفوں کے عادی رہے ہیں۔اس وقت ہماری سب سے بڑی مشکل بیہ ہے کہ مابعدجدیدیت کی کوئی مطلق یا فارمولا بندتعریف ممکن نہیں ، کیونکہ مابعد جدیدیت بنیادی طوریر فارمولے وضع کرنے کے خلاف ہے۔'(53)

ظاہر ہے کہ بیہ وضاحت مابعد جدیدیت کی تفہیم میں بہت اہم ہے۔ مابعد جدیدیت کے بنیادی نظریات میں سے تین اہم نظریات کا ہم تفصیل سے جائزہ لیں گے اور پھر مابعد جدیدیت کے معاشر سے جملی اثرات بیان کریں گے۔ آخر میں ہم مابعد جدیدیت کے جیلنج کا مدمقابل اسلامی تعلیمات پیش کریں گے۔ مابعد جدیدیت کے وہ تین بنیادی نظریات جن کواگر مابعد جدیدیت سے نکال دیا جائے تو پیچھے کچھ نہ بچے یا جن کی بنیاد پر مابعد

جديديت كى عمارت استوار بدرج ذيل بين:

ا۔ سیائی کی اضافیت کا نظر بیاورمہا بیانیہ (Metanarratives) کارد۔

ب- دنیا کے غیر حقیقی ہونے کا نظریہ لینی Hyperreality۔

ج۔ روشکیل کانظریہ یعنی Deconstruction۔

الف سيائي كي اضافيت كانظريداورمها بيانيد (Metanarrative) كارد:

مابعدجدیدیت کے تصور کے مطابق دنیا میں کسی آفاتی سچائی (Universal Truth) کا وجود نہیں ہے۔

بلکہ آفاقی سچائی کا تصوران کے نزدیک مطابق دنیا میں کسی آفاتی سچائی (Utopia) ہے۔ جدیدیت (Modernism) کے علم برداروں کا خیال ہے کہ جمہوریت، آزادی ومساوات، سرمایہ دارانہ نظام معیشت (یااشتراکیوں کے نزدیک اشتراکیت) اور ٹیکنالوجیکل ترقی وغیرہ پربانی جو ماڈل پورپ میں اختیار کیا گیا، اس کی حیثیت ایک عالمی سچائی کی ہے اور ساری دنیا کو اپنی روایات جھوڑ کران عالمی سچائیوں کو قبول کرنا چا ہیے۔ چنانچہ 20ویں صدی میں ساری دنیا کو جدید (Modern) بنانے کا کام شروع ہوا۔ روایتی معاشروں سے کہا گیا کہ وہ صنعتیں قائم کریں۔ جدید شہر بسائیں، آزادی کی قدروں کونا فذکریں، جمہوری طرز حکومت اپنائیں، جدید ٹیکنالوجی کو اختیار کریں اور اس طرح جدید بنیں کہ فلاح وترقی کا واحدراستہ یہی ہے۔

مابعد جدیدی (Postmodernists) دوسری انتها (Extreme) پر جاکر عالمی یا آفاقی سچائی کے وجود ہی سے انکار کرتے ہیں۔ان کے نز دیک چاہے سچائی ہویا کوئی اخلاقی قدر ،حسن وخوبصورتی کا احساس ہویا کوئی ذوق (Taste) ہیں۔ پروفیسر ارشد سراج الدین جن کی مابعد جدیدیت پر گہری نظر ہے ، اس کا تجزیبان الفاظ میں کرتے ہیں:

''فکرانسانی کاایک نہایت اہم وظیفہ خود اپنے ہی مقدمات اور موضوعات پر تنقید کرنا ہے۔ چنانچہ پس جدید مفکرین نے ان مسائل اور مفروضات کا تقیدی جائزہ لیا جن سے جدید فکر ترکیب پایا تھا۔ جدیدیت (Modernism) کے علمبر دار عقل اور سائنس کے ذریعے جدید فلر ترکیب پایا تھا۔ جدیدیت کے افاقی قدروں (Universal Values) کی تلاش میں نکلے تھے۔ پس جدیدیت کے نمایندوں نے یہ ثابت کردیا ہے کہ جدیدیت کی یہ کوششیں کتی سادہ اور سطی ہیں۔ صدافت اضافی اور حقیقت موضوعی تھمری اور پیچیدہ انسانی صورتِ حال ہر عقلی نظام کی گرفت سے آزاد ثابت ہوئی۔ جدیدیت نے فرہب اور روایت (Tradition) کے بختے ادھیڑے تھے اور پس

**€141≽** 

جدیدیت نے جدیدیت ہی کو تارتارکردیا۔ اس ساری صورتحال کانتیجہ لا یعنیت اور اضافیت (Relativism) ہے جس سے نبٹنا ہنوز باقی ہے۔''(54)

مابعدجدیدیت سیانی، اخلاقی قدر، حسن، ذوق وغیره کاتعلق انفرادی پسندونا پسنداور حالات (Context)
سے جوڑتی ہے۔ یعنی ایک ہی بات کسی مخصوص مقام پر یا مخصوص صورتوں میں پیج اور دوسری صورتوں میں جھوٹ
ہوسکتی ہے۔ مابعدجدیدیت کے نزدیک کا نئات میں ایسی کوئی قدریا صداقت موجود نہیں جس پر زمان ومکان کی
تبدیلی اثر انداز نہ ہو۔ یعنی دنیا میں کوئی بات ایسی نہیں ہے جو ہمیشہ اور ہرمقام پر سیج ہو۔ 'اضافیت'
تبدیلی اثر انداز نہ ہو۔ یعنی دنیا میں کوئی بات ایسی نہیں ہے جو ہمیشہ اور ہرمقام پر سیج ہو۔ 'اضافیت'
(Relativism) مابعدجدیدیت کی ایک اہم اور بنیادی تھیوری ہے۔ اسلام المقالہ نگار لکھتا ہے:

"Relativism: In Postmodernism a Philosophical position that denies the possibility to objective truth independent of some social or historical context or conceptual framework."(55)

مابعدجدیدیت کے نزدیک تصور جہال (World view) سچائی کی پیداوار نہیں ہوتا بلکہ طاقت کی لڑائی میں محض ایک ہتھیار ہوتا ہے۔ لوگوں نے دنیا پر حکومت کرنے اورعوام کو بے وقوف بنانے کے لیے اپنے من پسند خیالات کو عالم گیر سچائیوں (Meganarrative) کے طور پر ان پر مسلط کیا ہے ۔ اس لیے مابعد جدیدی سرمایہ داری، جمہوریت اوراشترا کیت وغیرہ جیسے نظریات کے سخت ناقد ہیں، اورانہیں Metanarrative (عالمگیر صدافت، مہابیانیہ) کہہ کرر دکردیتے ہیں۔ بلکہ عالم گیر سچائی یا اصول واخلاق کے نام پر پیش کی جانے والی کسی بھی تھیوری کو ماننے سے انکاری ہیں۔ جہاں تک فرہبی عقائد وتصورات کا تعلق ہے تو ان کے بارے میں سیدا بوالحس علی ندوئی کھتے ہیں:

''اس زمانہ کا اصل مرض دراصل دین کے بارہ میں بے جسی و بے بلی اور مذہبی سوالات کے بارہ میں کامل بے تعلقی اور بے نیازی ہے ایک مغربی یو نیورٹی کے معلم فلسفہ وعلم النفس نے اس حقیقت کا خوب ادراک کیا ہے اوراس فرق کی صحیح تحلیل کی ہے جوقد یم وجد یدنفسیات میں پایا جا تا ہے، اس نے ایک جملہ میں ایک کتاب کا مضمون سمیٹ لیا ہے:

پایا جا تا ہے، اس نے ایک جملہ میں ایک کتاب کا مضمون سمیٹ لیا ہے:

''ذہبی سوالات پہلے پیدا ہوتے تھے ممکن ہے ان کا تشفی بخش جواب نہ ماتیا ہو، کیکن اس

ز مانہ کی ایک نمایاں خصوصیت بیرہے کہ بیسوالات سرے سے پیدائی نہیں ہوتے۔'(56)

حقیقت رہے کہ دنیا کی قیادت مسلمانوں کے بعد پورپ کی ان قوموں کے ہاتھ میں آئی جن کے پاس شروع ہی سے حکمت الٰہی کا کوئی سر ماییا ورعام سیح کا کوئی صاف چشمہ نہ تھا۔ نبوت کی روشنی وہاں دراصل پہنچنے ہی نہیں یائی تھی۔حضرت مسیح علیہالسلام کی تعلیمات کی ایک شعاع جووہاں پہنچی تھی وہ تحریف وتاویل کےاندھیروں میں گم ہوگئی ،انہوں نے اس آ سانی روشنی کی خانہ پری یونان وروما کی سیاہ تعلیمات سے کی ۔ جابلی یونان وروم کا یورا جابلی تر کہان کی میراث میں آیا۔اورنسلی طور بران کے تمام فطری ، ذہنی ،اخلاقی اورساجی خصائص ان میں منتقل ہوگئے۔ محسوسات پرستی، روحانیت سے دوری تمتع ولطف اندوزی، وطنیت کاتعصب اور لامحد و شخصی آزادی کاشوق یونان سے اور ضِعفِ ایمان، جارحانہ قوم برسی، طاقت کی تقدیس اور استعار کی روح روم سے منتقل ہوئی مسیحی تعلیمات کے بیچے کھیجے سر مایہ کو (جوشاید دس فیصد بھی نہ ہو) رومی بت برستی اور سینٹ یال اور مسطنطین کی منافقت نے ڈ بودیا۔اورا گر کچھ باقی رہاتو علما مذہب کی تحریف و تاویل نے گم کر دیا۔رہبانیت کے جنون نے مادہ پرستی کے ردممل کو پیدا کیا۔ار باب کلیسا کی عیش پرستی اور دنیا داری نے اہل مذہب کی طرف سے بےاعتادی اور نفرت پیدا کی۔ حکومت وکلیسا کی کش مکش نے قومی مزاج میں برہمی اور عدم توازن پیدا کیا اور دین وسیاست میں تفریق کی۔ مذہب وعقلیت کی خونی جنگ اوراہل دین کے جمود و نافہی اورار باب کلیسا کے دل خراش اورلرزہ خیز مظالم نے برائے نام مذہب کے خلاف نسلی اور موروثی عداوت کا بیج بویا۔ خام کارروش خیالوں کی عجلت پیندی اور تعصب نے مذہب کے تا بوت میں آخری کیل ٹھونک دی۔ یہی وجہ ہے کہ مابعد جدید مفکرین کا ئنات کی ہر چیزفیس یاؤڈ رسے لے کرایٹم بم تک پر تبصر ہ کرنااوراس Analysis کرناا پناخق سمجھتے ہیں۔لیکن جس قضیے سے ان کاقلم چوک جاتا ہے وہ مذہب ہے۔ بہت کم مفکرین کے قلم سے مذہب کالفظ نکلتا ہے اوراگر ذکر کرتے بھی ہیں تو تر دید کرنے کے لیے سید سعادت الله ميني والٹراينڈرس (Anderson, Walter) كے حوالے سے لكھتے ہيں:

''مابعد جدید مفکرین مذہبی عقاید اور تصورات کے بھی منکر ہیں۔ کیونکہ مذاہب کا دعویٰ بھی منکر ہیں۔ کیونکہ مذاہب کا دعویٰ بھی یہی ہے کہ ان کے معتقدات کی حیثیت اٹل حقائق (Meganarratives) کی ہے'۔(57)

On line wikipedia کا مقالہ نگار بھی کچھا یسے ہی خیالات کا اظہار کرتا ہے وہ کہتا ہے کہ لیوٹارڈ نے صرف ایک Story of Progress کیا ہے اوروہ ہے Define کی ترقی کا سان کی ترقی کا سفر، جو کہ اصل میں عقل کی روایت (Myth) پرفتے کی کہانی ہے۔ لیکن لیوٹارڈ کے بعد دیگر مفکرین نے ہرسم کے مہابیا نیے ، جن میں مذہبی صداقتیں یا عقاید بھی شامل ہیں ، ان کو Metanarrative کہہ کررد کر دیا۔ اصل عبارت

"There is only one metanarrative as defined by Lyotard. Modernists and philosophers address the problem by telling a story the story of progress through universal human reason, as Logos triumphs over Mythos. The problem is that once a proof is accepted as the standard of believability not only must we prove our claims, we must alsto prove our proofs, and so on, ad in finitum. This is what Lyotard was referring to when he made the claim that the Postmodern condition is one of incredulity towards meta narratives. Only recently has the term "Metanarratives" been used to define religious narratives (or religions) which are actually pre modern narratives. or, narratives that do not seek to place Logos over My thos ----the great problem of the modern era." (58)

سچائی کی اضافیت کے نظر ہے کے حق میں یہ مفکرین غیر منطقی سااستدلال کرتے ہیں۔ مثلاً وہ کہتے ہیں کہ صدیوں کی علمی جبتو کے باوجودانسانی ذہن کسی ایک سچائی پر منفق نہیں ہوسکا۔ آج بھی صورت حال ہے ہے کہ ہمار ہے اطراف کئی ایک اور بسااوقات باہم متضاد سچائیاں (یعنی سے کے دعوے) پائی جاتی ہیں۔ اس لیے بہتر ہے کہ ہم سچائی سے متعلق اپنے نقطہ نظر ہی کو بدل لیں اور بہت کی سے کہ کوئی چیز سرے سے موجود ہی نہیں ہے۔ سچائی صفح ہمارے ذہن کی تخلیق سے باور مشاہدہ ہمارے ذہن کی تخلیق سپچائی کی تلاش نہیں، بلکہ سچائی کی تفکیل ہوتی ہے۔ حالات کے مطابق ہمارا ذہن سچائی کی تخلیق کرتا ہے اور چونکہ بیک وقت الیمی کئی تخلیقات ممکن ہیں اس لیے یہ مانا چاہے کہ کوئی بھی تخلیق حتمیٰ ہمیں ہے۔

مابعدجدیدیت کے ماننے والے سائنس کو بھی حتمی سچائی کی حیثیت سے قبول کرنے کے لیے تیار نہیں ہیں۔ چونکہ ان کے نزدیک سائنس بھی اپنے وعوے (Metanarrative) ثابت کرنے میں ناکام رہی

www.KitaboSunnat.com

**%144** 

ہے۔ لیوٹارڈ (J.F Lyotard) لکھتا ہے:

".....In the first place, scientific knowledge does not represent the totality of knowledge; it has always existed in addition to, and in competition and conflict with, another kind of knowledge, which I call Narrative in the interests of simplicity. I do not mean to say that narrative knowledge can prevail over science, but its model is related to ideas of internal equilibrium and conviviality next which scientific knowledge cuts a poor figure, especially if it is to undergo an exteriorisation with respect to the "Knower" and an alienation from its user."

"The right to decided what is true is not independent of the right to decide what is just, even if the statements consigned to these two authorities differ in nature. The point is that there is a strict inter linkage between the kind of language called science and the kind called ethics and politics: they both stem from the same perspective the same "choice" if you will. the choice called the Occident." (59)

یعنی سائنس کی زبان اوراخلاقیات اورسیاسیات کی زبان میں گہراتعلق ہے اور یہ تعلق ہی مغرب کے تہذیبی تناظر کی تشکیل کرتا ہے یعنی سائنس بھی مغرب کی سیاست اوراخلاقی فلسفوں سے آزاد نہیں ہے اوراس سے پہلے لیوٹارڈ کا یہ مشہور فقرہ تو ذکر کیا جاچکا ہے کہ وہ مابعد جدیدیت کی سب سے بڑی تعریف ہی ہے کہ مہابیا نیوں پرتشکیک ہی مابعد جدیدیت کی سب سے بڑی خصوصیت ہے:

I define postmodernism as incredulity towards metanarratives.

ليوٹارڈ آ كے لكھتاہے:

"This breaking up of the grand Narratives leads to what some authors analyse in terms of the dissolution of the social bond and the disintegration of social aggregates into a mass of individual atoms thrown into the absurdity of Brownian motion. It seems to me, is haunted by the paradisaic representation of a lost "organic" society." (60)

لیوٹارڈ اس بات پرزور دیتا ہے کہ سیاسی اور ساجی صورت حال میہ ہے کہ تمام فلسفیانہ، عارفانہ، تحکمانہ، منطقیانہ صورت واقعہ کی ازسرنو جانج کی جائے اس لیے کہ بیتمام عناصر (نظریات) کھو کھلے ہو چکے ہیں۔ اور آرگینک سوسائٹی کا خواب فردوس کم گشتہ ہو چکا ہے۔ پروفیسروہاب اشرفی مہابیانیہ کا تجزیبان الفاظ میں کرتے ہیں:

''سوال یہ ہے کہ یہ میٹازیٹو ہے کیا؟ ہم ایک زمانے سے ماورائیت پر اور کا ئناتی سے پائی سے بیار کی سے ماورائیت پر اور کا ئناتی سے پیوں پر سردھنتے آئے ہیں، انہیں اپنی سوسائٹی کا ایک عظیم نشان تصور کرتے ہیں، کیکن یہ سراسر غلط ہے ۔اس لیے کہ یہ عظیم بیانیے ہمیں بہت دور نہیں لے جاتے بلکہ ایک حکم کے ذریعے ہمارے یاؤں میں زنچر پہنا دیتے ہیں۔'(61)

میں نے پروفیسراشر فی کے الفاظ فال تو کر دیے ہیں۔ لیکن محوجیرت ہوں کہ ایک مسلمان سکالر کے قلم سے ایسے بیقینی والے الفاظ نکل کیسے سکتے ہیں؟ مغرب سے مرعوبیت اور مغربی مفکرین سے زہنی شکست کی کوئی حد بھی ہونی چاہیے کہ نہیں؟ کیا موصوف کوشریعت اسلامیہ کی ہدایت سے بھر پور تعلیمات نظر نہیں آئیں جوآفاقی سچائیوں میں نصد نق شدہ بھی ہیں اور قابل عمل بھی!

اگرمہابیانیہ میں وہ تمام فکریاتی تھیس ہو جسے ہم لوگ بھی مارکسیت سے تعبیر کرتے ہیں یاسی قبیل کی دوسری تسلیم شدہ تحکمانہ نام نہا دسچائیاں ، جو مختلف شکلوں میں ہمارے سامنے ہوتی ہے توبات قابل تسلیم ہے۔ اوراگر مارکسیت کوشکست ہوئی ہے توبہان کا پراہلم ہے کل کلاں اگر سرمایہ داری ڈھے (Collapse) جائے گی تواس سے یہ تیجہ کہاں سے نکل آیا کہ تمام کا ئناتی صدافتیں اضافی اور قابل تردید ہیں۔

لیوٹارڈ مہابیانیہ کے مقابلے میں Language Games کورکھتا ہے۔ ایسے لسانی کھیل کیا ہیں؟ یہوہ

صورتیں ہیں جنہیں ہم بھی مکا لمے سے تعبیر کرتے ہیں بھی کسی کام کے سلسلے میں جوصورت پیش آتی ہے اس میں تلاش کرتے ہیں اور بھی اکہری معنیاتی سطح کور دکرنے میں اس منزل سے گزرتے ہیں۔ چنانچہ Dialectics کے بارے میں یا دوسرے وابستہ امور میں سائنس کا جو درجہ رہا ہے وہ حقیقی باقی نہیں رہا بارے میں یا دوسرے وابستہ امور میں سائنس کا جو درجہ رہا ہے وہ حقیقی باقی نہیں رہا ہے بلکہ ایک طرح کے پاور گیم میں تبدیل ہو گیا ہے۔ لیوٹارڈ کا خیال ہے کہ جدید سائنس مہا بیانیہ کے ذریعے اپنے آپ کومنوانا جا ہتی ہے۔ جو درست نہیں ہے اس سلسلہ میں مزیدا یک اقتباس دیکھئے وہ کہتا ہے:

"Postmodern science by concerning itself with such things as undeciables, the limits of precise control, conflicts characterized by incomplete information, "fracta" catastrophes and pragmatic paradoxes is theorizing its own evolution as discontinuous, catastrophic, non rectifiable and paradoxical. It is changing the meaning of the word knowledge, while expressing how such a change can take place. It is producing not the known but the unknown. And it suggests a model of legitimation that has nothing to do with maximized performance, but has as its basis difference understood as paralogy."(62)

اوپر کے مباحث جومہا بیانیہ کے سلسلہ میں چل رہے ہیں وہ مندرجہ بالا اقتباس سے بھی عیاں ہیں۔غرض کے لیوٹارڈ ہراہم ساجی قدر کے کسی نہ کسی تاریک پہلوکو بیان کر کے اسے مہا بیانیہ کہہ کررد کردیتا ہے۔اس ضمن میں ایک اورا قتباس دیکھیے:

"We no longer have recourse to the Grand narrative. we can resort neither to the dialectic of spirit nor even to the emancipation of humanity as a violation for postmodern scientific discourse. But as we have just seen, the little narrative remains the quintessential form of imaginative

innovation, most particularly in science." (63)

اس طرح لیوٹارڈ مارکسیت اور سائنس کے حوالے سے مہابیانیہ کے ددگی کوشش کرتا ہے۔ انہا تو بہہ کہ وہ دانشوروں کے رول پر بھی ایک شک کی نگاہ ڈالتا ہے۔ وہ یہ محسوس کرتا ہے کہ مستقبل میں فلسفیوں کا کام بھی مختلف ہوکررہ جائے گااس لیے کہ ان کا ذہن سیاست کے تابع ہوکر عوام کے لیے ایک سوالیہ نشان بنا تا ہوامحسوس ہوتا ہے اور اب دانشوراس پوزیش میں نہیں کہ کوئی اپنے طور پر فیصلہ لے۔ بیا یک المیہ ہے۔ ایسی صورت میں وثوق سے کہا جاسکتا ہے کہ اس کی آفاقیت کی کوئی بات بھی سوال زدہونے سے محفوظ نہیں رہی۔

ریکھیے! مابعد جدید مفکرین (لیوٹارڈرولینڈ بارتھ وغیرہ) کا یہ کہنا کہ ''یہ دور مہابیانیہ Meganarrative / Masternarrative / کے خاتمہ کا اعلان کرتا ہے اور مابعد (Grandnarrative / Metanarrative / Masternarrative) جدیدیت ہر طرح کے مہابیانیہ کارد کرتی ہے۔'' درج بالا بیان بھی تو مہابیانیہ (Grandnarrative) کے زمرہ میں آتا ہے۔لہذا مہابیانیہ کے رد کے دعویٰ کوہم استعباد (Paradox) کیوں نہ بجھیں؟ ان مفکرین کا بیدعویٰ ایک ایسی دودھاری (Double Edged) تلوارہے جس کی کاٹ سے وارکرنے والا بھی محفوظ نہیں ہے۔

لیوٹارڈ کے مابعد جدید صورت حال کے تجزیہ اور مہابیانیہ کے ردکومغربی مفکرین نے بھی ہدف تقید بنایا ہے اور اسے Jurgen Habermas قرار دیا ہے۔ مثلاً Internally inconsistent وراسے Collinicos جیسے مفکرین کا کہنا ہے کہ مابعد جدیدیت کے اس بیان'' مہابیانیہ پرتشکیک' towards metanarratives کو مہابیانیہ قرار دیا جاسکتا ہے۔ مہابیانیے کی خصوصیت آفاقیت پیندی (Universalization) ہے اور مابعد جدیدیت کا ، جدیدیت کے مہابیانیوں پرتشکیک کوآفاقی بنا کر پیش کرنا اسے مہابیانیہ ثابت کرتا ہے۔ مہابیانیہ ثابت کرتا ہے۔ مہابیانیہ ثابت کرتا ہے۔ Alex Collinicos کے الفاظ ملاحظہ کیجئے:

"Lyotard's description of the postmodern world as containing an "incredulity toward metanarratives" could be seen as a metanarrative in itself. According to this view, poststructuralist thinkers like Lyotard and Barthes Criticise universal rules but postulate that post modernity contains a universal skepticism is, in itself a contemporary metanarrative. Like a Postmodern neo-romanticist meta

narrative that intends to build up a 'meta' critic, or 'meta' discourse and a 'meta' belief holding up that western science is just taxonomist, empiricist, utilitarion, assuming a supposed sovereignty around its own reason and pretending to be neutral, rigorous and universal. This is itself an obvious sample of another 'meta' story, self contradicting the postmodern critique of the metanarrative." (64)

اور ہیبر ماس تواسے (مہابیانیہ کے ردکو ) Liar's paradox قرار دیتا ہے وہ کہتا ہے:

"Lyotard's Postmodern incredulity towards metanarratives could be said to be self refuting. If one is skeptical of universal narratives such as "truth" (with capital T), "Knowledge", "right" or "wrong", then there is no bases for believing the "Truth" that metanarratives are being undermined. In this sense, this paradox of Postmodernism is similar to the liar's paradox ("This statement is false.") perhaps postmodernists, like Lyotard, are not offering us a utopian, telelogical metanarrative, but in many respects their arguments are open to metanarrative interpretation. Postmodernism is anti- theory, but they use theoretical rules to make its case." (65)

postmodernism کے اس paradox بارے میں ایک اور مغربی عالم کی شہادت سنیے: مشہور امریکی سکالرر چرڈ ٹارنز (Richard Tarnas) کہتے ہیں:

" The paradox of the Postmodern position is that, in placing all principles under the scrutiny of its skepticism, it

must realize that even its own principles are not beyond questioning. Postmodernism cannot on its own priciples ultimatley justify itself any more than can the various metaphysical overviews against which the postmodern mind has defined itself." (66)

## میٹا بیانیہ مہابیانیہ کیا ہے؟

مابعد جدیدیت کی فرنٹ لائن (Front Line) اصطلاح ہے ابعد، ورا (Beyond) اور Meta) اور Master narrative بھی کہا گیا ہے۔ میٹا (Meta) ایونانی لفظ ہے، جس کا معنی مابعد، ورا (Beyond) اور فیرہ جب یہ کسی لفظ میں جس طرح میٹا فزکس (Meta physics) یا میٹالینگو نگر (Meta physics) وغیرہ جب یہ کسی لفظ کے ساتھ بطور سابقہ استعال ہوتا ہے تو اس سے مراد ایک نظری فریم ورک Abstract) ہے، جس کا مطالعہ (Work یا تھیوری ہوتا ہے۔ یہ فریم ورک یاتھیوری دراصل اس موضوع کی تجر ید (Abstract) ہے، جس کا مطالعہ تھیوری کرتی ہے مثلاً میٹا فزکس یا میٹالینگو نگر سے مراد فزکس یاز بان کی وہ First order تھیوری ہے جو ان کا مطالعہ کرتی ہے۔ اس طرح میٹا نیریٹو سے مراد وہ نظری فریم ورک یاتیوں اور بیانیاتی نظام کا تجزیہ کرتا ہے اور بیانیوں کی ہے۔ گویا میٹا نیریٹو، بیانیے سے متعلق وہ بیانیہ ہے جومخلف بیانیوں اور بیانیاتی نظام کا تجزیہ کرتا ہے اور بیانیوں کی تھیوری ہے اسی لیے میٹا کے بدل کے طور پر اصل سے جمیں آگاہ کرتا ہے، میٹا بیانیا ہوتا ہے۔

واضح رہے کہ میٹانیریٹومیں بیانیے کامفہوم وہی ہے جوسب سے پہلے رولینڈ بارتھ اور پھر لیوٹارڈ نے اسے دیا ہے انہوں نے بیانیے کواد بی صنف کی محدودیت سے نکالا اوراسے ایک ساخت اور نظام قرار دیا ہے ،جو متعددعلوم ،کلامیوں اور نظریوں میں کارفر ماہے۔

میٹا نیریٹو کے معنی بعض اوقات "Big Story" یا Big Story بھی کیے جاتے ہیں۔ مخضراً اس سے مراد . An explanation for everything that happens in a society بھی کی جاتی ہے۔ On Line wikipedia کے مطابق:

"Metanarrative/Grandnarrative/Masternarrative, is an abstract idea that is thought to be a comprehensive

explanation of historical experience or knowledge. The prefix Meta means. "beyond" and is here used to mean "about" and a narrative is a story. Therefore, a metanarrative is a story about a story, encompassing and explaining other, little stories within totalizing schemes." (67)

"It is a global or totalizing cultural narrative schema which orders and explains knowledge and experience, the concept of Metanarratives is sometimes reffered to as a "high level theory" or more usually, a perspective/ideology. Socialogical perspectives such as Marxism, Functionalism and Feminism are examples of what Postmodernists call metanarrative.

outside of socialogy /social science, Various political and economic metanarratives could be noted. The concepts of "Capitalism" for example or "Communism" and "Fascism" are examples of metanarratives, as are things like "Religion" (Roman catholic, protestantism, Islam and so forth). And, most controversially, science (and in particular "Big science" that argues, ultimately, all of the laws governing the behaviour of matter in the universe can be discovered and eventually, related to a single unified law.)" (68)

درج بالا اقتباسات سے یہ بات اظہر من الشمس ہے کہ کوئی نظریئے حیات ہو۔ مذہبی عقاید ہوں الہامی صداقتیں ہوں یاسیاسی ومعاشی نظام ہائے زندگی سب پر مہابیانیہ کا اطلاق ہوتا ہے۔اسی لیے لیوٹارڈ کا کہنا ہے کہ **€151≽** 

اگرچه جدیدیت (Mythological) نے عقلیت پیندی (Rationalism) پرزور دے کر حکایتی (Mythological) انداز کی نفی کی اورخود کو Narrative کے طور پر پیش کیا۔ مگر جب عقلیت کرحکایتی (Reason) کی بنیاد پرانسان کی بتدریج اور مسلسل ترقی کاتصورا بھرا تو یہ جدیدیت کی مساخت نے سائنسی تصورات میں بھی اپناا ظہار کیا ہے۔ لیوٹارڈ کے الفاظ ہیں: مراجعت تھی۔ یعنی بیانیے کی ساخت نے سائنسی تصورات میں بھی اپناا ظہار کیا ہے۔ لیوٹارڈ کے الفاظ ہیں:

"Simlifiying to the extreme, I define postmodernism as incredulity toward metanarratives (a grand narratives", typically characterised by some form of "transcendent and universal truth). This incredulity is undoubtedly a product of progress in the sciences: but that progress in turn presupposes it. To the obsolescence of the metanarrative apparatus of legitimation corresponds, most notoably, the crisis of metaphysical philosophy and of the university institution which in the past relied on it. The narrative function is losing its functors, its great heros, its great dangers, its great voyages, its great goals. It is being dispersed in clouds of narrative language elements-narrative, but also denotative, perspective, descriptive, and so on." (69)

لیوٹارڈ نے میٹابیانے کی منطقی وضاحت کی بجائے اسے جدیدیت کے بیانیوں کے تناظر میں واضح کیا ہے۔
وہ اولاً کہتا ہے کہ مابعد جدید سے سور تحال تمام مہابیانیوں پر شبہ کرتی ہے، وہ تمام مہابیانے جوجدیدیت نے تشکیل دیے تھے۔ جدیدیت کے مہابیانیوں میں سائنسی عقلیت کوئی انسانی ترقی کا باعث قرار دینا، ڈارون کے نظریہ ارتقا کوئی انسانی نوعی ارتقا کا کلی نظریہ بہجھنا، فرائڈ کے نفسی ماڈل کوئی انسانی نفسی ماڈل کھہرانا،اور مغربی تاریخ کی ادوار بندی (Periodization) کو پوری انسانی تاریخ پر منطبق کرنا شامل ہیں۔ On Line Wikipedia کی گئی ہیں، جن پر سر سر کی نظر ڈالنے سے اندازہ ہوتا ہے کہ مابعد جدیدیت کس مہابیانیوں کی چندمثالیں درج ذیل ہیں:
قدر تحکمانہ (Assertive) رویدا پناتی ہے اور ہر عالمی سچائی یاعقیدہ کوردکرتی ہے۔ یہ مثالیں درج ذیل ہیں:

**€152** 

- "Examples of Metanarratives:
- 1. Christians believe that human nature, since the Fall (Genesis 3), is characteristically sinful, but has the possibility of redemption. This representing a belief in a universal rule and a telos for humankind.
- 2. The Enlightenment theorists believe that rational thought, allied to scientific reasoning, would lead invitably toward moral, social and ethical porgress.
- 3. Muslims view human history as the story of divine contact through prophets like David, Abraham, or Jesus demonstrating rationally impossible feats for human beings (miracles) as proof of authenticity. These prophets or their messages are resisted when introduced, and distorted or corrupted over time necessitating new prophets, the final one being Muhammad (SAW), and the uncorrupted Quran; victory ultimately being for those who have purified their hearts and accepted the divine nature of the world.
- 4. The Marxist-Leninists believe that in order to be emancipated, society must undergo a revolution. Just as the bourgeoisie took power form the noble class, they believe that the present system of capitalism will fall and the proletariats will take over.
- 5. Freudian theory holds that human history is a narrative of repression of libidinal desires.
- 6. Categorical and definitive periodization of history, such as the fall of the Roman Empire, the Dark Ages and Renaissance.
- 7. Many Feminists hold that the patriarchy has systematically oppressed

and subjugated women throughout history.

8. The whig Interpretation of History, where history was viewed as teleological process gradually leading to increased liberty and democracy." (70)

ان مثالوں کو بیان کر کے ہم یہ دکھانا چاہتے تھے کہ مابعد جدیدیت ، مہابیانیہ کے نام پر ہر عقیدہ نظریہ یاصدافت کی تر دید کرتی ہے۔ وہ مہابیانیہ چاہے فہ ہی عقیدہ ہویا ساجی ، سیاسی یا معاشی تھیوری ہو۔ مابعد جدیدیت کے مدعی کہتے ہیں کہ مہابیانیے محض اساطیر ( Myths) ہیں جو' صدافت' کی مختلف شکلوں کو کے مدعی کہتے ہیں کہ مہابیا ہے۔ کیا حقیقتاً کرنے کے لیے تراشی جاتی ہیں۔ اس لیے معاشروں میں ان سے اعتماد اٹھ گیا ہے۔ کیا حقیقتاً ایسا ہے؟ ہم نہایت اعتماد کے ساتھ کہتے ہیں کہ ایسانہیں ہے۔ پوسٹ ماڈر زم کے اس دعوی کے خلاف سب سے برعی دلیل دو حقائق کے مشاہدہ کی بنیا دیر ہے:

1۔ بہت سے معاشروں اور صورت حال (Perspective) میں لوگ آج بھی مہابیانیہ کی مختلف شکلوں اور مذہبی عقاید کو درست سلیم کرتے ہوئے سینے سے لگائے ہوئے ہیں اگر کسی کو یقین نہ آئے تو دنیا کے سب سے بڑے منظم مذہبی اجتماع ''مسلمانوں کے جج'' کودیکھ لیے۔ ہندوؤں کے '' کنبھ میلۂ' کا نظارہ کرلے یا Speaking سرمایہ داری کی مختلف شکلوں اور جمہوریت کے ذریعے حکومتوں کے انتخاب پرغور کرلے۔ مشرق میں اسلامی لہر، ہندوتو الشیوسینا، وشوا ہندو پر لیشدو غیرہ) سکھوں کی اکالی دل اور مغرب میں عیسائی بنیاد پرست جماعتیں (Jerry springers and Jerry Falwells) وغیرہ) ہزاروں، لاکھوں کے اجتماعات منعقد کرتی ہیں اور دسیوں لاکھاوگ ان کے جمایتی ہیں۔ کیا یہ مہابیانیہ پر یقین کے مملی مظاہر نہیں ہیں؟

2۔ اس بات سے قطع نظر کہ مہابیانیہ کا دورلدگیا (چاہے یہ مذہبی ہوں یاسیکول) اصل صورت حال ہے ہے کہ مختلف معاشروں میں آج بھی مہابیانیہ پریفین وایمان کی بڑھتی ہوئی طاقت کا اندازہ /مشاہدہ کیا جاسکتا ہے، چاہے یہ معاشروں میں ساجی سطح پر ہوں یا مذہبی جذبات کی لہم، جنہیں مغرب والے اسلامی بنیاد پرستی یا اسلامی شدت پہندی کے نام سے تعبیر کرتے ہیں۔ مابعد جدیدیت کے مختلف مظاہر (Phenomenon) میں سے ایک مظہر مذہب کی طرف (قطع نظر مسلمانوں کے، تمام زندہ مذاہب میں یہی صورتحال ہے) رجوع ہے، دوسر لفظوں میں مذہبی شدت پہندی کارتجان ہے۔ کیا خیال ہے مذہبی رتجان مہابیانیہ کے ردکا اعلان ہے یا مہابیانیہ کی صداقت پریفین کا ظہار؟

مشہورامریکی مفکر "V.E.Taylor" کلچراور شناخت (Culture and Identity) پر تحقیق کے بعد اس نتیجہ پر پہنچا ہے کہ مختلف معاشروں میں بہت سے Metararratives پر یہنچا ہے کہ مختلف معاشروں میں: کآرٹی کل کے درج ذیل الفاظ قابل غور ہیں:

"Taylor (Investigating "Culture and Identity") for example notes various examples of Meta-narrative belief that fall into one or something both- of the above categories (Christian Fundamentalism) in America and Iranian (Muslim) revolution." (71)

ٹیلرموصوف شایدمشرق وسطی ،افغانستان اور برصغیر میں اسلامی لہر کومحسوں نہیں کر سکے ورنہ وہ اسے بھی Islamic Fundamentalism میں شار کر لیتے۔

سچائی کی اضافیت کیا ہے؟ (Contextualization and Relativity of Truth):

مابعد جدید مفکرین مہابیانیہ کورد کرتے ہیں اورعالمی تناظر میں کسی بھی سچائی یا نظریہ کو تبول کرنے کو تیار نہیں بلکہ اس کے مقابلے میں مہابیانیہ کورد کرتے ہیں ۔ان کے بقول یہ صداقتیں مقامی سطح پرسچ ہوسکتی ہیں (چاہے ایک دوسرے کے متضادہ بی کیوں نہ ہوں) کیوٹارڈ کے الفاظ ہیں:

"With the transition form modern to postmodern, metarratives should give way to petits recits, or more modest and "localised" narratives." (72)

پروفیسر مینز برٹن (Language game) کیوٹارڈ کی لسانی کھیل (Language game) کی تھیوری کومزید تقویت دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ مقامی ثقافتوں کے مقامی تناظر میں انسانی تجربات کی تکثیریت ہی اصل صدافت ہے۔ یہ وفیسر موصوف کلھتے ہیں:

"Borrowing from the works of wittgenestein and his theory of the "models of discourse." Lyotard constructs his vision of a progressive politics that is grounded in the cohabitation of a whole range of diverse and always locally legitimated language games." **€155**€

"Postmodernists attemp to replace metanarratives by focusing on specific local contexts as well as the diversity of human experience. They argue for the existence of a "multiplicity of theoretical stadpoints", rather than Grand, all-encompassing theories."(73)

On Line Encyclopedia of Faith and Reason کا مقاله نگار Postmodernism کا تعارف کرواتے ہوئے لکھتاہے:

"Postmodernism is largely a reaction to the assumed certainty of scientific, or objective, efforts to axplain reality. In essence, it stems from a recognition that reality is not simply mirrored in human understanding of it, but rather, is constructed as the mind tries to understand its own particular and personal reality. For this reason, postmodernism is highly skeptical of explanations which claim to be valid for all groups, cultures, traditions, or races, and instead focuses on the relative truth of each person. In the Postmodern understanding, interpretation is everything; reality only comes into being through our interpretations of what the world means to us individually.

Postmodernism relies on concrete experience over abstract principles, knowing always that the out come of one's own experience will necessarily be fallible and relative, rather than certain and universal. Post modernism is "Post"

because it denies the existence of any ultimate principles, and it lacks the optimism of there being as scientific, philosophical, or religious truth, which will explain everything for everybody." (74)

لینی صدافت کے تین کی کوشٹوں (سائنسی ،خارجی) کے خلاف رقمل کو مابعد جدیدیت کہتے ہیں مخضراً بید کے صدافت محض انسانی فہم کی عکاسی نہیں ہے بلکہ بیذ ہمن کی اپنی ذاتی تخلیق کا نتیجہ ہوتی ہے۔ لہذا ہروہ ہچائی جوتمام نوع انسانی کے لیےصدافت اضافی ہوتی ہے جو ہر معاشرے اور فرد میں مختلف ہوسکتی ہے۔ مابعد جدید ہین کے مطابق اصل شے تفہیم ہے، حقیقت تب وجود میں آتی ہے جب انفرادی طور پرہم اپنے دنیاوی تج بات کی وضاحت کرتے ہیں۔ اور ہر انسان کے تج بات دوسرے کے لئاظ سے اضافی ہوتے ہیں ناکہ آفاقی! مابعد جدیدیت اسی لیے" مابعد" ہے کہ یہ ہرتم کی حتی سچائی ، آفاقی اصول کے لئاظ سے اضافی ہوتے ہیں ناکہ آفاقی! مابعد جدیدیت اسی لیے" مابعد" ہے کہ یہ ہرتم کی حتی سچائی ، آفاقی اصول اور مذہبی ،سائنسی اور فلسفیانہ Truth کے وجود کا انکار کرتی ہے جو آفاقیت کے دعوے دار ہوتے ہیں۔ مابعد جدیدیت اسی کے اور اپنے مقامی تناظر میں تسلیم کرتی ہے۔ ہرتاریخی عہداور ہر مظہر کو Dalazed سلیم کرتی ہے اور اپنے مقامی تناظر میں تسلیم کرتی ہے۔ آفاقیت کے بجائے اضافیت ، مابعد جدیدیت کا اہم مقدمہ ہے۔ نطشے ہوت کی عدمیت (Nihilism) کو بھی مابعد جدید فکر کی زنیج کی اہم کڑی شار کیا گیا ہے۔ نطشے کی عدمیت ، اقتدار اور معانی کے یک مرا نکار، سے عبارت ہے ، درج ذیل عبارت ملاحظ فرما ہے:

"I consider life itself instinct for growth, for continuance, for accumulation of forces, for power: where the will to power is lacking there is decline. My assertion is that this will is lacking in all the supreme values of mankind that values of decline, nihilistic values hold sway under the holiest names." (75)

مابعدجد یدمفکرین کے اس نظریہ کہ سچائی اضافی ہے اور صدافت کا وجود مکن نہیں، کی تاریخ جانے کی کوشش کی جائے کہ کب سے رائج ہے تو یہ جان کہ جیرت ہوتی ہے کہ اس کا آغاز محض نطشے کے افکار سے نہیں ہوا، بلکہ اس سے بھی قبل اس کا سراغ ملتا ہے۔انسان جب سے اپنی فکری تاریخ مرتب کررہا ہے، تب ہی سے یہ سوال وجہ نزاع **(4157)** 

ہے کہ تن کیا ہے؟ What is the truth سچائی کا معیار کیا ہے؟ وغیرہ ایک موقع پر جوتاریخ میں محفوظ ہے قدیم روم کے گورنر نے بے تاب ہوکر بیسوال کیا کہ تن کسے کہتے ہیں؟ لیکن ذہین وظین اورصاحب علم ہستی نے جو گورنر کے سامنے دست بستہ کھڑی تھی اور جس سے بیاستفسار کیا گیا تھا، جواب میں کچھ نہ کہا۔ اس کے خیال میں شاید خاموشی ہی اس سوال کا بہترین جواب تھی۔ بیسوال بار ہا پہلے بھی کیا گیا تھا لیکن بے فائدہ اور آج تک اس کا اعادہ رہ کر ہور ہاہے!

جب افق بونان پرضبح علوم وفنون کی روشی نمودار ہوئی اور قدیم مذہب کی ظلمت کا فور ہونے لگی تواس ملک کے متقی اور پر ہیز گاراور فطین وفہیم شخص د ماغی پاس کی حالت میں مبتلا ہو گئے۔انکساغورث فرط حیرت و تاسف سے کہتا ہے:

'' کوئی چیزمعلوم نہیں ہوسکتی ،کسی حققیت کے چہرے سے پردہ نہیں اٹھ سکتا کوئی امریقینی نہیں ہوسکتا۔زندگی کی قوت محدود ہے۔عقل کی طاقت کمزور ہے۔''

زینوفینز (xenophanes 570-470 BC) کا دعویٰ ہے کہ:

''ناممکن ہے کہ ہم حق بات کو بھی یقینی تصور کریں۔''

يار مينا ئدز (Parmenides 510-450 BC) كا قول ہے كە:

''انسان کی د ماغی ساخت ہی ایسی نہیں ہے کہ وہ حق مطلق کی تحقیق کر سکے۔''

امپیڈاکلز (Empedocles 490-430 BC) کی رائے ہے کہ:

''ضرور ہے کہ کل فلسفہ اور مذاہب نا قابل اعتبار ہوں اس لیے کہ ہمارے پاس ایسا کوئی معیار نہیں جس سے ہم ان کو جانچ سکیس۔''

دی مقراطیس (Democritus 460-361 BC) کابیان ہے کہ:

''حقائق بھی ہمارے ذہن میں تیقن کا القانہیں کر سکتے۔انسانی تحقیقات کا انتہائی نتیجہ یہ نکتہ ہے کہا گر حقیقت اس کی مٹھی میں بھی ہوتا ہم اس کواس کی موثو قیت پریقین نہیں ہوتا۔''

فیروکهتاہے کہ:

''چونکہ ہمارے پاس حق وباطل کا کوئی معیار نہیں ہے اس لیے ہمیں ہرشے کی نسبت اظہار رائے میں تامل کرنا چاہیے۔'' اس فلسفی نے اپنے شاگردوں کوشکک (Skepticism) کی اس حد تک تلقین کی تھی کہ وہ کہا کرتے تھے کہ: ہم کوئی دعویٰ نہیں کرتے

بلکہ یہ دعویٰ بھی نہیں کرتے کہ ہم کوئی دعویٰ نہیں کرتے۔'(76)

مابعد جدید مفکرین کی Anti theory اور Skepticism کے پیچھے یہی ذہنیت کارفر ما ہے۔غرض جس عام نتیجہ پرفلسفہ یونان پہنچا تھاوہ یہ تھا چونکہ حواس کی شہادت نا قابل اعتبار ہے اس لیے ہمارے پاس حق وباطل میں تمیز کا کوئی ذریعہ نہیں ہے۔ حق وصدافت سے لوگوں کا اعتبار اٹھ جانے کے پیچھے اہل مذہب کی باہمی آویزش اور ہر غلط عقیدے کی جمایت میں خودساختہ دلائل تراش لینے کی غلط روش کارفر ماتھی۔ جب فلاسفہ یونان نے باہم متضا داور متصادم مذہبی عقاید پر حکیمانہ نقید کی تو مختلف مذاہب کے عقاید کے باہمی مقارنہ اور تقابل سے ان نواقش کی بنا پر جوان میں پائے گئے یہ ثابت کیا گیا کہ انسان کے پاس حق اور صدق کا کوئی معیار نہیں ۔ نیکی اور بدی کے خیالات اس عالم کون و مکان میں سرے سے موجود ہی نہیں بلکہ محض تعلیم وتر بیت کا نتیجہ ہیں ۔ اس لیے کہ ایک معاشر کے ملک میں جو بات بری تمجھی جاتی ہے۔

یورپ کا ماضی بھی یہی بتاتا ہے کہ اہل مذہب نے الہامی صداقتوں کا جوحشر کیا اور پھر مذہب کے نام پر جو کچھ کیا وہ علوم جدیدہ کے سامنے باطل گھہرا۔ پھر بعد میں جدیدیت کے دور میں مذہب کوہی رد کر دیا گیا۔ آج دورِ حاضر میں ذرائع ابلاغ کی سرعت اور اثریذ بری نے مذاہب کی آویزش کوایک بار پھرنمایاں کر دیا ہے۔ ہرمذہب کے پیروکارا پنے مذہب کی تبلیغ کررہے ہیں اور بہ تعلیمات باہم متصادم اور متضاد ہیں ۔ہماری بدسمتی ہے کہ اسلام آج Spirit میں کہیں نظر نہیں آتا۔ دنیا میں اسلام غالب حالت میں نہیں ہے بلکہ مغرب میں مغلوب حالت میں ہے اسلام کی صحیح تعلیمات کے آگے رکاوٹیں کھڑی کردی جاتی ہیں۔اسلام کاوہ ورژن (Version) قابلِ قبول ہے جو Corrupt اور polluted ہے۔ صاف ستھری قرآن وسنت پرمبنی تعلیمات کودہشت گردی کی تعلیم کہہ کر ر دکر دیاجا تا ہے۔ایک سازش کے تحت ان علماء کومیڈیا پر آنے نہیں دیاجا تا جواسلام کی صحیح نمائندگی کرتے ہیں۔ان کومختلف ناموں مثلاً بنیاد پرست، دہشت گرد، شدت بیند، رجعت بیند وغیرہ سے بدنام کیا جا تاہے اور وہ علماء مغرب کے چہتے ہیں جواجتها د کے نام پر دین میں تحریف کرنے سے نہیں چو کتے جوجدت کے نام پرتجد داوراعتز ال کی فکر کوعام کرتے ہیں۔ نتیجہ ظاہر ہے کہ Neutral ذہن جب عیسائیت، یہودیت، اسلام، ہندومت، بدھمت، وغیرہ مٰداہب کی تعلیمات کامطالعہ کرتے ہیں توان کا ذہن الجھ جاتا ہے۔اس سے فرار کا آسان ترین راستہ یہی اپنایا جا تاہے کہصداقت کا وجود کہیں نہیں ہے۔عالمی سجائی کوئی نہیں۔تمام متضا ددعویٰ ہائے صداقت اینے Local تناظر میں سیجے ہیں۔وغیرہوغیرہ۔

**(**159)

سيائی کی اضافیت اورمهاً بیانیهٔ کارد: ایک تنقیدی جائزه

مابعدجدیدیت کے ان نظریات کی لغویت پر ہم پہلے بھی پچھ بیان کر چکے ہیں اور مزید تقیدی تجزیہ بھی کریں گے۔ اس سے پہلے مغرب سے درآ مدکر دہ چندآ را پیش ہیں جواس تھیوری کار داستہزائیا نداز میں کرتی ہیں۔ 1994ء میں جمہوریہ چیک کے اس وقت کے صدر نے مابعد جدیدیت کا جائزہ لیتے ہوئے اس کے نظریہ تشکیک کو ہنے تنقید بنایا۔ صدر جمہوریہ چیک کا Vaclaw Havel کے الفاظ ہیں:

"Postmodern world one based on Science, and yet paradoxically "where everything is possible and almost nothing is certain."(77)

جوش میلڈویل اور بوب ہوٹلیٹلر نے اپنی مشتر کہ تحریر میں مابعد جدیدیت کے تحکمانہ انداز کو ہدف تنقید بنایا لے اور کہا ہے کہ اگر سچائی موجود نہیں تو مابعد جدیدیدیت کا بید عولی بھی تو غلط ہے! کیونکہ سچائی کا وجود جونہیں۔ Josh ہے اور کہا ہے کہ اگر سچائی کا وجود جونہیں۔ McDowell & Bob Hostetler

......"A worldview characterized by the belief that truth doesn't exist, but is created rather than discovered. Therefore, any system or statement that tries to communicated truth is a power play, so is the Postmodernism itself." (78)

مشہوراطالوی ماہر سیمیالوجی Umberto Eco نے مابعد جدیدیت کا درج ذیل انداز کے استہزااڑایا

ے:ـ

"The Postmodern attitude as that of a man who loves a very cultivated woman and knows he cannot say to her, I love you madly, because he knows that she knows (and that she knows that he knows) that these words have already been written by Barbara Cartland."(79)

ہماری گزارش ہے کہ مابعد جدید مفکرین کا یہ دعویٰ کہ دنیا میں کسی سچائی کا سرے سے وجو دنہیں ہے ایک نہایت غیر منطقی دعویٰ ہے۔اس دعویٰ میں بہت بڑاریاضیاتی نقص (Mathematical Mistake) ہے۔ یہ کہنا

کہ یہ سے کے دنیامیں کوئی سے نہیں ،ایک بے معنی بات ہے۔ دنیامیں کوئی سے نہیں ہے۔' یہ بذات خودایک دعویٰ اورایک بیان ہے۔اگراس بیان کودرست مان لیاجائے۔تواس کی زدسب سے پہلے خوداسی بیان پر بڑے گی۔ اور یہ بیان جھوٹا قرار دیا جائے گا۔ یہ ماننے کے لیے کہ'' دنیا میں کوئی سے نہیں ہے'' کم سے کم اس ایک بات کو سے ماننا یڑے گا پیچیے ہم ذکر کرآئے ہیں کہ شہور مفکر جرگن ہیر ماس(Jurgen Habermas) تواسے (مہابیانیہ کے رد کو)(Self-refuting)اور Liar's Paradox قراردیتے ہیں Liar's Paradox پہنے کہ جب جھوٹا کہے، یہ بیان جھوٹ ہے۔ (.This statement is false) تواس کی یہ بات اگر تسلیم کر لی جائے تو پھراسے سیاماننا یڑے گا اورا گراہے سیاتشلیم کرلیا تو پھراس کے اس بیان (یہ بیان جھوٹ ہے) کی وجہ سے وہ جھوٹا قراریائے گا۔ لعنی جھوٹا شخص سیج کہنے کے باوجود بھی جھوٹا ہی ہوگا۔لیکن دوسری طرف البحص پیہوتی ہے کہ جھوٹے کی ہربات جھوٹ تھوڑ اہوتی ہے۔اس کیے جب بیان خودا پنی تکذیب کرر ہا ہوتواسے Liar's Parodox کہا جا تا ہے۔ Postmodernists ہر عالم گیرسیائی کے دعوے کو بڑابول (Metanarrative) کہتے ہیں۔سوال میہ ہے کہ اس بیانے برخود مابعد جدیدیت کو بڑا بول کیوں نہ قرار دیا جائے؟ خودساختہ سچائیوں کی رد تشکیل کی بیفکراییا جال بچھاتی ہے کہاس میں خود ہی بچنس جاتی ہے اورخوداینے اصولوں کے ذریعے اپنے ہی اصولوں کارد کرتی ہے۔ غالبًا بیانسان کی فکری تاریخ کانہایت منفرد واقعہ ہے کہ کوئی فکر اپنے تشکیل کردہ پیانوں سے اپنی ہی بنیادوں کو ڈھادے۔اگرانسان کی بنائی ہوئی تمام تھیوریز مثلاً روشن خیالی، رومانیت ،صنعتیت، جدیدیت Enlightenment, Romanticism, Industrialization وغيره محض اس ليے ردكر دى جاتی ہیں كہ یہ Man made Theories ہیں۔ توبہ کیوں نہ تسلیم کرلیاجائے کہ مابعد جدیدیت بھی تو چند مفکرین (انسانوں) کی سوچ کا نتیجہ ہے اورایک رڈِمل کی تھیوری ہے اورایک ایسی''صداقت'' ہے جو دیگر''

سیانک برآ مدہوئے ہیں اور مزید ہوسکتے ہیں۔ اگر سچائی اضافی ہے اور دنیا میں کوئی قدر آفاقی نہیں ہے اور سچائیاں بھیانک برآ مدہوئے ہیں اور مزید ہوسکتے ہیں۔ اگر سچائی اضافی ہے اور دنیا میں کوئی قدر آفاقی نہیں ہے اور سچائیاں مقامی تہذیب و ثقافت کی پیداوار ہیں تو سوال ہے ہے کہ س بنیاد پر مثلاً نازی ازم یا فاشزم (یاان کے بقول اسلامی شدت بیندی) کو غلط قرار دیا جائے گا؟ آخر نازی ازم یا فاشزم بھی ایک قوم کے اتفاق رائے ہی کا نتیجہ تھا۔ اسی طرح عرب ممالک کی بادشا ہتوں کا نظام یا کاسترو کی آ مرانہ حکومت وغیرہ آخروہ بھی تو اپنی قوموں کی رضامندی سے حکومت کررہے ہیں۔ اور کئی عشروں سے ایک ہی شخص مسلط رہتا ہے۔ لیکن ما بعد جدیدی اسے

صداقتوں'' کے رحمل میں نمودار ہوئی ہے۔لہذااس بنیاد پراسے بھی ردکر دیا جائے۔

**€161≽** 

بھی Condemn کرتے ہیں آخر کس بنیاد پر؟ کس اصول کے ذریعے؟اس بات کودوسرے طریقے سے مجھیے کہ کس بنیاد پرایک شخص کودوسروں کی جیب کاٹنے سے روکا جائے گا؟اس لیے کہ ہر جیب کتر اجس مخصوص تہذیبی پس منظر میں بروان چڑھتا ہے وہ اسے جیب کترنے کے ممل کوایک ناگز برحقیقت کے روپ میں ہی دکھا تاہے، ا فغانستان ،کولمبیا یا دنیا کے دیگر ممالک میں کسانوں کے پیست (opium) کے کھیت اقوام متحدہ (UNO) کی زیرنگرانی جلادیے جاتے ہیں اور پوست کی کھڑی فصلیں آخر کیوں تلف کردی جاتی ہیں؟ ان لوگوں/ کسانوں کا ذر بعیہ معاش کھیتی باڑی ہے اور نفتر آ ورفصل ان کے مطابق پوست ہی ہوتی ہے اوران کا اتفاق رائے ہوتا ہے کہ بیہ منافع بخش فصل ہے لیکن پھر بھی اقوام متحدہ ان کا یہ موقف بجاطور پر شلیم نہیں کرتی۔ آخراس تضاد کا مابعد جدید یوں کے نز دیک کیا جواب ہے؟ یاا گرکوئی منچلاشراب کے نشے میں دھت، راہ چلتی عورت کواپنی بیوی سمجھ کراپنی بانہوں میں لینے کی کوشش کرے تو آخر کس بنیاد پراسے اس بے ہودہ حرکت سے روکا جائے گا؟ یاا گرکوئی صاحب افیون کھا کرچلتی ٹرین سے یہ بھھ کرنہایت صبر وسکون کے ساتھ باہر نگلنے کی کوشش کریں کہ وہ اپنے گھر کے یا ئیں باغ میں تشریف لے جارہے ہیں تو کس دلیل سے انہیں اس حماقت سے بازر کھا جائے گا؟ وہ شرابی نوجوان اورافیونی صاحب نہایت ایمان داری سے وہی سیائی دیکھ رہے ہیں جو نشے کے اثر سے پیداشدہ ان کے دمخصوص احوال''(Contextualized circumstances) انہیں دکھا رہے ہیں۔اسی طرح مغربی مما لک میں Lesbian and Gay culutre کوقانونی اور ساجی طور پر Accept کرلیا گیاہے جس کی وجہ سے ان کا خاندان کا ادارہ (Familty Institution) معدومیت کی حدول کوچھور ہاہے۔اس بات کا ان کے مفکرین کو بھی شدید احساس ہے کیکن وہ اسے منع نہیں کریارہے۔ حکومتیں بھی without wedlock partnership کورو کئے سے قاصر ہیں، کیوں کہ ان کے مخصوص تہذیبی وثقافتی تناظر میں ایبا کرنادست ہے اور مفکرین یا حکومتوں کے پاس اسے رو کئے کا کوئی جواز نہیں۔ اسی طرح باہمی رضامندی سے جنسی تعلق کے جو بھیا نک نتائج مغربی معاشرے، بھگت رہے ہیں وہ ختاج بیان نہیں۔اس لیے مابعد جدیدیت کے نظریة تکثیریت اور تعدد صدافت (Pluralism of Truth) کا تقاضا ہے کہان کی اختیار کر دہ سچائی کو بھی تسلیم کیا جائے۔ معروضی اورز مینی حقائق (Objective and Ground Realities) کا تقاضا ہے کہ سیائی کی اضافیت (Relativity of Truth) کے نظریے کو مان لینے کے بعداس دنیا کا نظام چل ہی نہیں سکتا۔ جب تک کھھ قائق برعالمی اتفاق رائے نہ ہواور انہیں قطعی (ultimate) حقائق کے طور پر قبول نہ کیا جائے ،اس وقت تک تدن کی گاڑی ایک قدم آگے نہیں بڑھ سکتی۔ جہاں کچھ باتوں پر اختلاف رائے تدن کورنگا رنگی

اور تنوع (Diversity) بخشاہے وہیں کچھ باتوں پراتفاق (Consensus) تدن کواستحکام عطا کرتا ہے اس لیے اختلاف اورا تفاق دونوں کی ضرورت ہے۔

دنیامیں آج بھی ایسی آفاقی صدافتیں موجود ہیں جومقامیت اور ثقافت سے بالا ہیں ان پرتمام مہذب معاشروں کا اتفاق ہے مثلاً انصاف، انسانی جان کا تقدی، جنگ پرامن کوتر جیجے دینا، دیگر انسانوں کے ساتھ دوسی اور محبت کے بامعنی رشتے قائم کرنا وغیرہ ۔ ما بعد جدید یوں کو پہتہ ہویا نہ ہولیکن مسلمان ہونے کی حیثیت سے ہمیں بہ پہتہ ہے کہ بیآ فاقی قدریں انسانی ''فطرت' میں خالق کا ئنات نے ودیعت کردی ہیں۔ جیسا کہ قرآن کریم میں ارشا دربانی ہے:

"فطرت الله التي فطر الناس عليها لاتبديل لخلق (١١٥)

اور حدیث یاک ہے۔

"كل مولود يولدعلى الفطرة فابواه يهودنه وينصراه ويمجرانه" كالمولود يولدعلى الفطرة فابواه يهودنه وينصراه ويمجرانه فللم المامى نقطم الفراد المامى القطم الفراد المامى القطم الموادية المو

سچائی کی اضافیت کا نظر بیاسلامی نقط انظر سے ایک باطل نظر بیہ ہے۔ بید درست ہے کہ انسان کود گر مخلوقات سے جس خصوصیت کی وجہ سے ممتاز کیا گیا ہے وہ عقل ہے۔ اور اسلام نے عقل کے جائز مقام کو تنایم بھی کیا ہے۔

سب سے پہلے بید کھنا چا ہے کہ تمام فدا ہب میں عقل کو کیا درجہ دیا گیا ہے اور اسلام نے عقل کی کیا منزلت قائم کی ہے؟ دنیا میں آج جتنے بھی فدا ہب موجود ہیں ، ان سب میں تلقین کی ابتدا اس علم سے ہوتی ہے کہ 'فہ ہب میں عقل کو دُخل نہ دو۔' کہی جابرانہ تھم ہے جس کی بدولت فد جب ہرقتم کی' تحقیقات' اور تنقید سے' محفوظ' رہتا ہے۔ اس کو دُخل نہ دو۔' کہی جابرانہ تھم ہے جس کی بدولت فد جب ہرقتم کی' تحقیقات' اور تنقید سے' محفوظ' رہتا ہے۔ اس کا الثر ہے کہ ایک خض منطق ، فلسفہ ، سائنس اور ٹیکنا لوجی میں بہت بڑا سکالر ہوتا ہے اور ارسطو وافلا طون کی غلطیاں نکا اللہ ہے کہا کہ نہ ہو اس کے سامنے اس مسئلہ کا ذکر آتا ہے کہ'' تین ایک ہیں اور ایک تین' ہیں (Trinity) تو اس کی ساری ذہانت اور دانائی جواب دے جاتی ہے اور اسے ماننے پر مجبور ہوجاتا ہے۔ اس کا اثر ہے کہ سقراط جان کی ساری ذہانت اور دانائی جواب دے جاتی ہیں سینکٹر وں علماء و حکما پیدا ہوتے رہے ہیں لیکن مذہب کے لغو سے دیے وقت وصیت کرتا ہے کہ' فلال بت پر میں سینکٹر وں علماء و حکما پیدا ہوتے رہے ہیں لیکن مذہب کے لغو سے لغو (Absurd) عقیدہ کی نسبت بھی ان کوشک نہیں گزرا۔ عقل کو درست سمت میں استعال نہ کرنے سے صرف یہ نقصان نہیں پہنچنا کہ جو لغوعقیدہ ایک دفعہ قائم کرایا گیا تھا وہ وہا یہ جاتے ہالہ پر قائم رہتا ہے بلکہ تو ہمات اور عجائبات پر سی کا زور روز بروز برو متار ہتا ہے بالآخر نہ جہ کے حج عقاید بھی ان تو ہمات کے بادل سلے جیپ جاتے کہ بالا تر جیپ جاتے ہا کہ دو حوصے عقاید بھی ان تو ہمات کے بادل سلے جیپ جاتے کہ بالا تر مذہب کے حجے عقاید بھی ان تو ہمات کے بادل سلے حیہ جاتے ہو جاتے کہ بالا تو جیپ جاتے ہا کہ دو جو حقاید بھی کی بالا تو جیپ جاتے ہو جاتے کہ بالا تو دو جو بی بالا تو دیکھ کیا تھا کہ کو بالے کیا ہو ہو جاتے ہو جاتے کہ کو دو بور کی کو بروز برد متار ہیا ہے بالا تو خود کو میں کیا تھا کہ کو بالے کیا کہ کو بور کے بالا کے حیات ہو کا کہ کی بھی کی بالا تا کہ کو بالد کے کو بالے کیا کہ کو بالے کیا کہ کو بالد کیا کہ کو بالوگی کیا کہ کور کیا ہے کہ انسان کو بالد کر بیا ہے کہ کور کیا ہے کہ کور کور کے ک

ہیں۔اور مذہب عجائبات اور ناممکنات کا مجموعہ بن جاتا ہے یہی وجہ تھی کہ نشاق ثانیہ تحریک تنویر اور جدیدیت کی تخاریک نے سب سے پہلی ٹکر مذہب سے لی اور آخر کارسوسائٹی سے مذہب کو بے دخل کر دیا۔

لیکن شریعت اسلامی عقل انسانی پراعتاد کرتی ہے گراس میں مغیبات الابعدالطبعیات پراعتقاد کا دائرہ بڑا محدود ہے۔ اسلام اس بات کا قائل ہے کہ عقل انسانی کے ذریعے مستنبط حقائق بقیناً اضافی ہیں اور شک و شبہ ہے بالا تر نہیں ہیں۔ اس حد تک مابعد جدیدیت اسلامی فکر ہے ہم آ ہنگ ہے۔ لیکن اسلام کے نزد کیے جن حقائق کا سرچشمہ وتی الہی ہے وہ حتی اور قطعی ہیں۔ ان کی جزوی تشریحات و تبعیرات (جس میں فہم انسانی اور عقل انسانی کا دخل ہے) تواضا فی (Relative) ہو گئی ہیں ، اسی لیے تو فقہی اختلاف سرج ہے ہے لیکن سے اختلاف فروع کا دخل ہے) تواضا فی (Relative) ہو گئی ہیں بلکہ ہیں ، اسی لیے تو فقہی اختلاف رائے ہے لیکن سے اختلاف فروع مذہب (Branches) میں ۔ لیکن وہ حقائق جن کا سرچشمہ وتی الہی ہے اور ان کے واضح معنی ہراعتبار ہے حتی اور قطعی (Ultimate and Final) ہیں۔ اتباع حق کا ممل اس امت کے اندر اس محتی ہوئے بغیراصحاب موسل درنسل اور کڑی در کڑی اس شدید حد تک مربوط ہے اور کہیں رکے یارو پوش فیر سامنے آ جانا اس کے گؤ خیروں سے ایک ہوئے پر مہر تصدیق کی حیثیت رکھتا ہے۔ آئمہ اہل سنت نے کیا تی کہا۔ انقطاع ۔ یعنی وین کی کسی تعبیر کا پورے ایک ساتھ بیچھے نہ جا سکنا۔ اس کے باطل ہونے کے لیے کافی اور بجائے خودا کید دلیل ہے۔ ''ہونے پر مہر تصدیق کی دبیا سکتا ہے آئمہ اہل سنت نے کیا تی کہا۔ انقطاع ۔ یعنی وین کی کسی تعبیر کا پورے ایک ساتھ بیچھے نہ جا سکنا۔ اس کے باطل ہونے کے لیے کافی اور بجائے خودا کید دلیل ہے۔ اس کیا واقعتا ہمیں منجی سافتی کیا بند کیا گیا۔ دنو قائی ور بجائے خودا کید دلیل ہے۔ ایک اللے ک

مقدمه في اصول النفسير مين شيخ الاسلام امام احمد بن تيميد كهتي بين:

''یہ بات جان کی جانا ضروری ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے اصحاب کو جس طرح قرآن کے الفاظ بیان کر کے دیے ویسے ہی اس کے معانی بھی واضح کر کے دیے ویانچہ اللہ تعالی کے اس فرمان ' لبتین للناس مانزل الیہ ہ (النحل 44) میں جہاں وہ بات تی ہے وہیں یہ بات بھی آتی ہے ۔ ابوعبدالرحمٰن اسلمی کہتے ہیں: وہ لوگ جوہمیں قرآن پڑھایا کرتے تھے۔ مثلاً عثمان بن عفان اور عبداللہ بن مسعود و غیرہ وہ ہمیں بتایا کرتے تھے کہ جب وہ نبی سلی اللہ علیہ وسلم سے دس آیات سبق میں لیتے تواس وقت تک اگلے سبق پر نہ جاتے جب تک وہ ان دس آیات میں علم اور عمل کی ہر بات سکھ نہ لیتے ۔ کہا کرتے: سویوں ہم نے قرآن سکھا وہ مان دس آیات میں علم اور عمل کی ہر بات سکھ نہ لیتے ۔ کہا کرتے: سویوں ہم نے قرآن سکھا

تواس كاعلم اورغمل ايك ساتھ سيھا۔" (83)

اورامام ما لک کابیدواقعہ توفقہ کی اکثر کتب میں مرقوم ہے کہ جب ان کے پاس ایک شخص آیا اوردین کے پچھ بنیا دی امور میں آپ کو بحث و گفتگو کی دعوت دی۔ امام ما لک گواس کا کہنا تھا؛ '' آیئے! بات کر کے دیکھتے ہیں۔ اگر میں جیت جاؤں تو آپ میرے ہم خیال ہوجا نا اورا گرتم جیتو تو میں آپ کا ہم خیال ہوجاؤں۔ (کیا خیال ہے! امام مالک سے متھا (challenge) لگانے والا کوئی معمولی سکالر ہوگا؟) ''اورا گرکوئی تیسر آخص ہم دونوں کو خاموش کراد ہے''؟ امام مالک نے اس تجویز پر نالیندیدگی کا اظہار کرتے ہوئے سوال کیا۔ ''تو ہم اس کی بات تسلیم کرلیں گے۔''اس شخص کا جو اب تھا (بظاہر اس شخص کا موقف اصول پر بنی تھا) مگرامام مالک نے اس کا جو جو اب دیا حقیقت میں وہ آئم سلف ہی کا حصہ ہے، فرمایا:

''تو کیاجب بھی کوئی نیاخض میدان میں آئے اور پہلے والے سے بڑھ کر دلیل دے لینے کی مہارت دکھائے تو ہم اپنادین اور راستہ تبدیل کرلیا کریں؟ سنو! میں اپنادین لینی طور پر معلوم کر چکا ہوں کہ وہ کیا ہے۔ تمہیں اپنادین تا حال معلوم نہیں تو جہاں جا ہو تلاش کرتے پھرو۔''(84)

عقل انسانی بہر حال عطیہ خداوندی اور شرفِ انسانیت ہے اسی لیے تو قر آن نے بار بارغور وفکر اور فہم وتد ہر کی دعوت دی ہے۔ چند مقامات کی طرف توجہ مبذول کروانا جیا ہوں گا۔

1 - الله تعالیٰ کی ذات پرایمان کی بنیاد محض تقلید پنہیں رکھی گئی ہے بلکہ آزادانہ سوچ پر ہے۔ گویا عقیدہ تو حیدانسان کی حریت کا اعلان ہے نہ کہ اس کی غلامی اور تقلید کا۔اس سلسلہ میں قرآن مجید میں متعدد آیات موجود ہیں ۔ وہ آیات جن میں عقل یا اس کے مشتقات موجود ہیں ۔ ان کی تعداد ڈاکٹر عبدالباقی کے مطابق انچاس ہے۔ (85) الله تعالیٰ کارشاد ہے:

"ان في خيلق السيموات والارض واختلاف الليل والنهار الليات الايات يعقلون (86)

(بے شک آسانوں اورز مین کے پیدا کرنے میں اور دن رات کے ایک دوسرے کے پیچھے آنے میں .....عقل مندوں کے لیے نشانیاں ہیں۔

قرآن مجید میں یہودیوں،عیسائیوں، بت پرستوں اور ملحدین کوسیننگڑ وں مرتبہ عقایداسلام کی دعوت دی گئی ہے کیکن ایک جگہ بھی ینہیں کہا کہ تقلیداً ان عقاید کو مان لو۔ بلکہ ہر جگہ غور وفکر سے ان کومنوا نا چاہا ہے اور تقلید پرستی کی

سخت برائی کی ہے۔ مخالفین اسلام کوسب سے بڑا الزام ہی بید یا گیا کہ: ''و کے ایس من ایہ فسی السموات والارض یہ مرون علیها و هم عنها معرض (87%) (آسان اور زمین پر س قدر نشانیاں ہیں، کیکن بیان پر گزرجاتے ہیں۔ان کی طرف رخ نہیں کرتے )۔ دوسرے مقام پر فرمایا: ''لهم قلوب لا یفقهون بهٔ (88) (ان کے دل تو ہیں کیکن اس سے مجھ کا کام نہیں لیتے )۔

2۔ اسلامی عقاید میں غیب پرایمان ایک محدود دائرہ میں ہے اور غیبی عقاید بھی ایسے ہیں جوحد درجہ معقول ہیں مثلاً:

''ان تومن بالله وملائکته و کتبه و کتب ورسله والیوم الاخر و تومن بالقدر و شرب القدر و تومن بالقدر و شرب القدر و شرب القدر و شرب الله پر، اس کے فرشتوں پر، اس کی کتابوں پر، اس کے رسولوں پر، یوم آخرت پر، اوراجھی بری تقدیر پر کہ وہ اللہ تعالی کی طرف سے ہے )۔غیب سے تعلق رکھنے والی ان مخصوص اشیاء پر ایمان کا مطالبہ صرف اسی صورت میں کیا جارہا ہے کہ بیا شیاء قطعی اور عقلی ولائل سے ثابت ہیں۔

3۔ متعددمقامات پروتی کو جوقر آن وسنت کی شکل میں ہے، حکمت قرار دیا گیاہے: ''وماانزل علیہ کے من السکتاب والسحک کُنو 90) (اور جو کتاب و حکمت تم پراتاری گئی ہے)۔ ویسعل مہم السکتاب والحکمة '(91) اور وہ کتاب اور حکمت سکھایا کرے)۔

اس ساری بحث میں اسلام کا نقطہ نظر نہایت معتدل، متوازن اور عقل کواپیل کرنے والا ہے۔ اس نقطہ نظر میں مابعد جدیدی مفکرین کے اٹھائے ہوئے سوالات کے جوابات بھی موجود ہیں۔ اوران تضادات کی بھی گنجائش نہیں ہے جو مابعد جدیدیت میں پائے جاتے ہیں۔ یہ بات کہ عقل انسانی حتی نہیں ہے اور بسااوقات وحوکا کھاجاتی ہے، اسلام کا مطالعہ کرنے والوں کے لیے کوئی نئ فکر نہیں ہے۔ جدیدیت نے جس طرح عقل انسانی کوحتی اور قطعی مقام دیا اور عقلیات کوحتی سچائی کے طور پر پیش کیا ، اس پر مابعد جدیدی مفکرین سے بہت پہلے اسلامی مفکرین جرح کر بچی ہیں۔ بلکہ یہ بحث صدیوں قبل امام غزائی اور امام ابن تیمیہ کے افکار میں بھی ماتا ہے۔

امام غزائی نے ''تہافتہ الفلاسف' میں ارسطو کی منطق پرخوداسی منطق کے اصولوں کا استعال کرتے ہوئے جو تقدید کی ہے اس کے مطالعہ سے واضح ہوتا ہے کہ وہ عقل کے ذریعے معلوم حقائق کومخش واہمہ قرار دیتے تھے۔ ان کا خیال تھا کہ کا کنات کی وسعتیں اور وقت (Time and space) لامحدود ہے اور انسانی عقل لامحدود کا ادراک نہیں کرسکتی۔ اس لیے اس کے مشاہدات اضافی ہیں اور ان مشاہدات کی بنیاد پر اخذ کر دہ نتائج بھی اضافی ہیں۔ امام غزائی سوال کرتے ہیں کیا عقل ودائش کے بل پر تو حید کا اثبات ممکن ہے؟ کھرخود ہی جواب دیتے ہیں:

''اس معاملے میں حکما کی واماندگی واضح ہے کہ وہ باری تعالیٰ کی توحید کو ثابت کرنے سے قاصر ہیں۔ جب باری تعالیٰ بسیط اور واحد ہے تو یہ کثر ت وتعدد، دورویہ بوقلمونی اور تنوع کیونکر معرض وجود میں آیا؟ اس معاملے میں حکما کے پاس (عقل کی بنیاد پر) کوئی جوابنہیں۔'(93)

**€167**€

معلوم ہوگا جوعقل سے بالاتر ہو۔ (یعنی وحی الہی )(94)

علت اور معلول (Cause and Effect) کے سلسلے میں امام غزالی اور ابن رشدگی بحث بھی پڑھنے کے لائق ہے۔ ان کا نقطہ نظر ہے کہ خالص عقلی طریقوں سے دنیا یا انسان کے بارے میں کسی آفاقی بیان تک نہیں پہنچا جا سکتا ، اس لیے کہ جو بیان بھی تشکیل دیا جائے گاوہ اپنے عہد کے مخصوص مادی پس منظر سے ماور انہیں ہوگا۔ (95) جدید اسلامی مفکرین نے بھی جدیدیت پر کلام کرتے ہوئے عقل کی تحدید اور عقل کے ذریعے معلوم حقائق کے اضافی ہونے کو ثابت کیا ہے۔ مولا ناسید ابوالاعلی مودودی قرم طراز ہیں:

علامها قبال فرماتے ہیں:

عقلِ بے مایہ امامت کی سزا وارنہیں راہبرہو خلن وخمیں توزبوں کارِحیات فکر بے نور برا ، جذبِ مل بے بنیاد سخت مشکل ہے کہروش ہوشپ تارِحیات یا دیا میں ہم کنارنہیں وہ ملم ، کم بھری جس میں ہم کنارنہیں تحکیم ، و مشاہداتِ تحکیم

ایک اورر باعی ملاحظه کیجئے:

ڈھونڈنے والاستاروں کی گزرگا ہوں کا اپنے افکار کی دنیامیں سفر کر نہ سکا جس نے سورج کی شعاعوں کو گرفتار کیا زندگی کی شب تا یک سحر کر نہ سکا (97)

اسلام کانقط ُ نظریہ ہے کہ علم حقیقی (یاحتمی اورقطعی سچائی) کا سرچشمہ باری تعالیٰ کی ذات ہے۔اس نے این علم سے انسان کوا تناہی معمولی ساحصہ بخشاہے جتناوہ چاہتا ہے:

''ان الله لا يخفى عليه شى فى الارض ولافى الهروا8) (بشك الله وه بحسس نه زمين كى كوئى چيز مخفى به نه آسان كى) ـ

''یعلم مابین ایدیہ وماخلفهم و لایحیطون بشیء من علمه الا (۱۹۵ شآء) هما کا دولائی الکا (۱۹۵ شآء) مارچی کے سامنے ہے اسے بھی وہ جانتا ہے اور جو کچھان سے اوجھل ہے وہ بھی اس کے علم میں ہے اور لوگ اس کے علم میں کے دور ان کے سامنے ہے اور لوگ اس کے علم میں کسی چیز پر بھی حاوی نہیں ہو سکتے بجزان چیز وں کے جن کاعلم وہ خودان کو دینا جا ہے )۔

اس طرح جو حقائق علم حقیقی کے سرچشمہ یعنی باری تعالیٰ کی جانب سے وحی الہی یااس کے پیغمبر کی منصوص سنت کی صورت میں ظہور پذیر ہوئے ہوں وہ حتمی صدافت (Absolute Truth) ہیں اوران کے ماسوا دنیا میں حقیقت کے جتنے بھی دعوے پائے جاتے ہیں۔ان کی دوشمیس ہیں۔اگروہ وحی الہی سے متصادم ہیں تو وہ باطل مطلق (Absolute False) ہیں۔اور اگر متصادم نہیں ہیں تو ان کی حیثیت اضافی صدافت Relative) مطلق (Truth کی ہے جو تھے بھی ہوسکتی ہے اور غلط بھی۔مختلف دنیاوی/تدبیری امور ومعاملات میں عقلی غلطی کا امکان عام انسان تو کجا پیغمبر کے لیے بھی موجود ہے۔اسی لیے تو قر آن نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو تکم دیا ہے:

"و شاور هم في الأمر (100) (اورتدبيري امورمين ان ميمشوره كرليا ليجيئ) ـ

غزوہ بدر کبریٰ کے موقع پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کفار سے پہلے میدان بدر کے نزد یک ترین چشمہ پر بہنج گئے۔اس موقع پر حباب بن منذر ڈ نے ایک ماہر فوجی کی حیثیت سے دریافت کیا کہ یارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! کیا اس مقام پر آپ اللہ کے حکم سے نازل ہوئے ہیں یا آپ کی تدبیر ہے؟ آپ نے فرمایا بیمض جنگی حکمت عملی ہے۔انہوں نے عرض کی بیمناسب نہیں ہے۔آپ آگے تشریف لے چلیے اور قریش کے جوسب سے قریب چشمہ ہواس پر پڑاؤ ڈالیس۔ پھر ہم بقیہ چشمے پاٹ دیں گے اور اپنے چشمے پر حوض بنا کرپانی بھرلیں گے۔اس کے بعد ہم قریش سے جنگ کریں گے قوم پانی چیتے رہیں گے اور انہیں پانی نہ ملے گا۔رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تم فرمایا: تم شورہ دیا ہے۔ (101)

اس طرح زراعت وغیرہ کے بارے میں ذاتی رائے ،مثلاً ''تا بیخل'' کامشہور واقعہ جوصحیحین وغیرہ میں موجود ہے کہ آپ نے کہ آپ نے کھور کے نرزردانوں (Pollins) کو مادہ کچھوں (Ovaries) پرڈالنے کے متعلق فرمایا کہ''اگراییانہ کروتو کیا ہو؟''مدینہ والوں نے آپ کی اس بات کو تکم بچھ کر (Crossing) نہ کی ۔انگے سال پیداوار

کم ہوئی انہوں نے اگرعرض کی تو آپ نے فرمایا''انتہ اعلم بامور دنیا گئی تم اپنے دنیاوی کاروبار اور معاملات سے زیادہ واقف ہو۔ بیمعاملات تغیر و تبدل (Relative) کے قابل ہو سکتے ہیں۔اس بارے میں شاہ ولی اللہ دہلوی فرماتے ہیں:

"و ثانيه ما: ماليس من باب تبليغ الرسالة ، وفيه قوله صلى الله عليه وسلم انما انابشر اذاامرتكم بشى ء من دينكم فخذوابه واذاامرتكم بشى من رائى، فانما انابشر وقوله صلى الله عليه وسلم فى قصه تأبير النخل: فانى انما ظننت ظنا ، ولاتو اخذونى بالظن ، ومنه مافعله النبى صلى الله عليه وسلم على سبيل العادة دون العبادة وبحسب الاتفاق دون القص(102)

شاہ صاحب کی درج بالاعبارت کا خلاصہ یہ ہے کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات کی دوشمیں ہیں ایک وہ جن کا تعلق پینمبرانہ فرائض ، تبلیغ رسالت اورمہمات امور دین سے ہے۔ یہ تمام باتیں براہ راست وحی وقعلیم اللہ سے ماخوذ ہیں دوسری وہ جوعام انسانی باتیں ہیں مثلاً تائبیر نخل وغیرہ ان کی حیثیت عبادت کی نہیں بلکہ یہ ایسے افعال ہیں جوعاد تاً/اتفاقاً آب سے سرز دہوئے۔

مسکہ چونکہ انتہائی Delicate ہے اس لیے اس کی نزاکت کے پیش نظر مزید وضاحت کے لیے ہم علامہ سیدسلیمان ندویؓ کے الفاظ فقل کرتے ہیں:

''اس میں شک نہیں کہ وحی اور ملکہ 'نبوت کے علاوہ نبی میں نبوت ورسالت سے باہر کی چیز وں میں وہی عقل ہوتی ہے جو عام[داناترین] انسان کی ہوتی ہے اور جس میں اجتہادی غلطی کا ہروقت امکان ہے۔ شاہ ولی اللّٰہ صاحب کے نزدیک اجتہاد کی یہی وہ دوسری قسم ہے جس میں نبی سے بھی غلطی ہوسکتی ہے کہ اس کا مداروحی والہام اور ملکہ 'نبوت پرنہیں بلکہ انسانی علم وتجربہ پر ہوتا ہے۔' (103)

اس بحث سے یہ بات واضح ہے کہ وحی الہی سے منصوص حقائق کے ماسوا تمام امور، خواہ وہ سائنسی اصول وضوابط ہوں یاریاضی ومنطق ،معاشیات وسیاسیات یاساجیات و عمرانیات سے متعلق امور، تمام دعوے (Theories and Antitheories) اضافی ہیں۔

عملی زندگی میں قانون سازی اور ضابطہ سازی کے معاملے میں بھی اسلام نے یہی موقف اختیار کیا ہے۔ جدیدیت کی طرح نہ وہ ہر ضابطے اور اصول کوآفاقی حیثیت دیتا ہے اور نہ مابعد جدیدیت کی طرح ہرآفاقی ضابطہ

واصول سے انکارکرتا ہے۔ وی الہی کی صورت میں وہ بنیادی اصولوں اور سمت کوآ فاقی حیثیت دیتا ہے، ان اصولوں کوز مان ومکان (Time and Space) سے بالاتریا ماور اقر اردیتا ہے اور ان آ فاقی اصولوں کی روشنی میں مخصوص وقت ، مخصوص مقام اور مخصوص احوال کے لیے اجتہاد کاراستہ/ دروازوں کھلار کھتا ہے۔ بلکہ اجتہادی اور غیر منصوص احکام میں ''عرف'' کالحاظ رکھتا ہے۔ جسے مابعد جدیدی (Postmodernists) تہذیبی اتفاق رائے احکام میں ''عرف' کالحاظ رکھتا ہے۔ جسے مابعد جدیدی (Cultural Consensus) کہتے ہیں۔

## ب د نیا کے غیر حقیقی ہونے کا نظریہ (Hyperreality):

انسان جب شعور کی آنکھ کھولتا ہے تواہے اردگرد کی اشیاء اور ماحول سے واسطہ پڑتا ہے وہ ان کی کنہ اور کیفیت پرغور کرتا ہے اسے بہت سے سوالوں کے جواب مل بھی جاتے ہیں۔لیکن چندا یسے سوالات ہیں جواسے شدید جبرت اور کرب میں مبتلا کردیتے ہیں۔مثلاً میں/ انسان کہاں سے آیا ہوں؟ مرکے لوگ کہاں چلے جاتے ہیں۔اس کا نئات کو بنانے والا اور دنیا کے نظام کو چلانے والا کوئی ہے؟ اگر ہے تو وہ ہمیں نظر کیوں نہیں آیا؟ حقیقت مطلق کیا ہے۔وغیرہ وغیرہ اس طرح کے بشار سوالات کے جواب حاصل کرنے سے جب انسان عاجز آجاتا ہے تو چھروہ اپنے آپ کواسپنے اردگرد کو اور ماحول کو بلکہ پوری دنیا کو ہی ایک فریب اور مغالطہ تصور کرنے لگتا ہے وہ شمین سمجھتا ہے کہ بید نیا فریب نظر ہے اور جو کچھ نظر آتا ہے وہ غیر حقیقی اور عکسی ہے۔ بعض اس دنیا کو عالم مثال اور تمثیل سمجھتا ہے کہ بید دنیا فریب نظر ہے اور جو کچھ نظر آتا ہے وہ غیر حقیقی اور عکسی ہے۔ بعض اس دنیا کو عالم مثال اور تمثیل سمجھتا ہے کہ بید دنیا فریب نظر ہے اور کو کھولئوں کو مطمئن کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

دنیا کے مذاہب میں ہندودھرم کوقد امت کا دعویٰ ہے اور موجود مذہبی لٹریچ میں ہندودھرم کی مقدس کتاب ''مہا بھارت'' کا ایک حصہ'' بھگوت گیتا'' دنیا کو'' مایا'' اور مغالطہ قرار دیتی ہے۔ یہ سب سے پہلاحوالہ ہے جو دنیا کے غیر حقیقی ہونے کے بارے میں ہمیں ملتا ہے۔'' مایا یا مغالطہ'' کیا ہے؟ مایا ہنسکرت زبان کا لفظ ہے اور اس کے لغوی معنی'' دھوکہ (Illusion)'' ہیں۔ Hutchinson Dic میں کھا ہے:

"In Hindu philosophy, mainly in the Vedanta, the cosmos which Isarva, the personal experssion of Brahman, or the atma, has called into being. This is real, yet also an illusion, since its reality is not everlasting." (104)

یعنی ہندو فلسفہ خاص طور پر ویدانیت کے مطابق: ایشور (جوکہ برہمہ یا آتمہ کا ظاہر/مظہرتھا) نے اس کا ئنات کو وجود بخشا۔ بیکا ئنات اصلی بھی ہے مگر مایا (دھوکہ) ہے۔لہذااس کی اصلیت ہمیشہ رہنے والی نہیں ہے۔ **€171≽** 

شری کرشن جی مہاراج کے وقت ہندوؤں کے تمام فلسفے صرف ایک ہی محور کے گردگھو متے تھے کہ مصائب اور تکالیف سے کس طرح نجات حاصل کی جاسکتی ہے۔ شری کرشن نے مصائب سے نجات پانے کاراستہ بتایا۔ سب سے پہلے انہوں نے مصائب اور تکالیف کے سرچشمہ کی نشان دہی کی۔ آپ نے کہا:

''……اس پرکرتی (ادنی فطرت) اور پرش (اعلی فطرت) سے بلند پرم آتما کی ذات ہے۔جوانسانی تخیل سے مستور ہے لیکن ذات خفی کا سمجھنا آسان نہیں۔ وہ پرم آتما ہرابتدا کی ابتدا اور ہرا نہتا کی انتہا ہے۔ست اور است (حق وباطل) یا مراور امرسے وہ بالا ہے۔نگا ہیں اس کے جلوے کی متلاشی ہیں۔لیکن جب تک مایا کا پر دہ دور نہ ہو، وہ کیونکر نظر آئے۔ پر ماتما ہر چیز پرمحیط ہے کوئی چیز اس سے باہر نہیں۔ ہرشے کی اصل ایک ہے۔صرف نام اور روپ کا ظاہری فرق ہے۔کہار کے پاس وہی مٹی ہوتی ہے، کہیں اس سے پیالہ بنا تا ہے، کہیں صراحی، کہیں مٹکا، کہیں رکانی، کہیں ہنڈیا۔غور کرو! توسب کی اصل وہی مٹی ہے۔اسی کا نام مایا ہے۔اسی کوفریب نظر، موہ، جہالت، آگیان جو چا ہو کہو!

جو سمجھے کہ دنیا کی سب ریل پیل ہے مایا کا کرتب، ہے مایا کا کھیل'(105)

شری کرش جی کانظریہ ہے کہ مغالطہ مایا یہ ہے کہ انسان عالم مثال کی جھوٹی چیزوں کو حقیقی جانتا ہے اور انہی کی محبت میں حیران سرگراں پھر تا ہے۔ آپ کے فلسفہ کی روسے عالم مثال غیر حقیقی ناپائیدار اور متغیر ہے اس کے مقابل ایک اور عالم ہے جو حقیقی ہے۔ جب انسان مغالطہ مایا سے باہر نکل آئے گا تواس کے لیے نجات کا حصول ممکن ہوجائے گا۔ ہندوؤں کا یہی فلسفہ یورپ میں کیسے پہنچا؟ اس بارے میں ڈاکٹر ڈرییر لکھتے ہیں:

''ویدوں کے مذہب نے ترقی کرتے بدھ مذہب کی شکل اختیار کرلی۔ بدھوں کاعقیدہ یہ ہے کہ! قوت کا وجود اصلی وحقیقی مادہ کو اپنا مظہر بنا کر عالم شہود میں لاتا ہے۔''بدھ مذہب اس بات کو سلیم کرتا ہے کہ! ذات کا خیال جوانسان کو عمر بھر دھو کے میں مبتلا رکھتا ہے (یعنی مذہب اس بات کو سلیم کرتا ہے کہ! ذات کا خیال جوانسان کو عمر بھر دھو کے میں مبتلا رکھتا ہے (یعنی مایا کا جال ہے!) شاید مرتے وقت زائل نہ ہولیکن رفتہ رفتہ ضرور جاتا رہتا ہے۔'' مشرقی یورپ میں ان خیالات کی ترویج کا پہلا ذریعہ ارسطو ((Aristotle)) ہوا اور آگے چل کروہ ان خیالات کی برانی مبانی سمجھا جانے لگا۔ ایش نظر (Athens) میں بعض فرقے تو یہاں تک ترقی کر گئے تھے کہ نہ صرف آنہیں اس بات سے انکار تھا کہ کسی ان دیکھی ، ان بوجھی اور فوق القدرت ہستی کا وجود

**€172≽** 

ہوسکتا ہے بلکہ وہ دنیا کوایک خواب پریشان، ایک خیال موہوم تصور کرتے تھے اور کہتے تھے کہ قیقی وجود کسی شے کانہیں ہے۔''

ڈاکٹر ڈریپراسی کتاب میں دوسرے مقام پر لکھتے ہیں:

'' پلوٹینس (Plotinus 205-270) ایرانیوں اور ہندوؤں کے فلسفہ سے واقفیت پیدا کرنے کی غرض سے مشرقی ممالک کی طرف آیا۔ پھروہ چندسال کے بعدروما آیا اور وہاں پیدا کرنے کی غرض سے مشرقی ممالک کی طرف آیا۔ پھر وہ چندسال کے بعدروما آیا اور وہاں نے پیس سال تک درس دیتار ہا۔ ایک دفعہ اس کے دوستوں نے اصرار کیا کہ تصویر گھنچواؤ۔ اس نے جواب دیا کہ انسان ایک سایہ (Shadow) ہے اور سایہ کی نقل اتارنا جمافت ہے۔'' (106)

اب یبی نظریه مابعدجدیدیت میں بھی پایا جاتا ہے مگر معمولی سے تغیر اور دلائل کی کثرت کے ساتھ وعصر حاضر میں صدیوں قدیم اس نظریہ کو نئے انداز سے پیش کرنے اور مابعد جدیدیت کا جزولا نیفک (Compulsory) ڈینل Albert Borgmann) و میں جین بادر یلا البرٹ بورگ میں (Umberto Eco) ڈینل بورسٹن (Danial Boorstin) اورا مبر ٹوا یکو (Umberto Eco) جیسے مفکرین کا نام نمایاں ہے لیکن عصر جدید میں مابعد جدیدیت کی فکر سے ہم آئہ ہنگ کرنے اور صدیوں پرانے اس ویدانتی فلسفہ کو نئے انداز سے متعارف کرانے میں مابعد جدیدیت کی فکر سے ہم آئہ ہنگ کرنے اور صدیوں پرانے اس ویدانتی فلسفہ کو نئے انداز سے متعارف کرانے میں سوسیئر (Saussure, Ferdinande) کا نام آتا ہے۔ سوسیئر نے انڈین فلاسفی سیکھی تھی بلکہ اسے شکرت میں بھی شدھ بدھتی۔ پروفیسر فرتھ (J.R.Firth) کا سرت برس پہلے کا یہ جملہ بڑی اہمیت کا حامل ہے:

"It is just possible that he (Saussure) had learned something of Indian philosophy."(107)

مابعدجدیدیت کے مطابق جو کچھ ہم دیکھرہے ہیں،اس کی حیثیت سپائی کی نہیں ہے۔اس کے علم برداروں کا خیال ہے کہ ہم وہی دیکھتے ہیں جود کھناچا ہے ہیں اور ہم وہی دیکھتے ہیں جو مخصوص وقت اور مخصوص مقام (Specific time and place) پر مخصوص احوال خود کو دکھانا چا ہے ہیں۔وہ دنیا کو حقیق اور تھوس اشیاءاور مناظر کی بجائے ایسے عکسوں (Images) اور مظاہر (Representations) سے عبارت سمجھتے ہیں جو غیر مناظر کی بجائے ایسے عکسوں (untangible) اور مظاہر (unreal) اور غیر محسوس (unreal) اور غیر میں ایس کے نزدیک بید دنیا محض ایک حقیقی (ویڈیویٹ میں ہم اپنی پیندگی سپائیاں دیکھتے ہیں اور محسوس کرتے ہیں۔ پر وفیسر سید سعادت اللہ اس کی وضاحت اس طرح کرتے ہیں:

''....اس کا مطلب ہے کہ بید نیا ایک ایسا تھیٹر ہے جس میں ہر چیز مصنوعی طور پر تشکیل

**(173)** 

کردہ ہے۔ سیاست عوامی استعال کے کیے کھیلاجانے والاایک ڈرامہ ہے۔ ٹیلی ویژن پردستاویزی فلمیں (Documentaries) تفریحات کے طور پر پیش کی جاتی ہیں۔ صحافت حقیقت اورافسانے کے بیج فرق کودھندلا دیتی ہے۔ زندہ افراد، سوپ او پیرا (Soap) کردار بن جاتے ہیں اورافسانوی کردار زندہ انسانوں کی جگہ لے لیتے ہیں۔ ہر چیز اچا نظار ہ اچانک واقع ہوتی ہے اور ہر شخص عالمی تھیڑ میں واقع ہونے والی ہر چیز کابرموقع نظار ہ کرتا ہے۔ "(108)

ہائیررئیلٹی کیاہے؟

Online Encyclopedia wikipedia کےمطابق:

"In postmodern philosophy, the term hyperreality characterizes the inability of consciousness to distinguish reality from fanatasy, especially in technologically adanced postmodern cultures." (109)

یعنی مابعد جدید فلاسفی کے مطابق، شاہت کذبی یاتشکیلی حقیقت (Hyperreality) کا مطلب ہے کہ حقیقت کوخیل سے میتز کرنے کے شعور کی صلاحیت کا فقد ان ۔خاص طور پر ٹکنالو جی میں نہایت ترقی یافتہ مابعد جدید معاشروں میں ۔شاہت کذبی ہی اصل میں ذریعہ ہے جو وضاحت کرتا ہے کہ معاشرہ مابعد جدیدیت میں کتنا آگ چلا گیا ہے۔اورصور تحال یہ بن جائے کہ میڈیا سے مسلسل چھن چھن کرآنے والی انفار میشن حقیقت کوشناخت کرنے کا شعور چھین ہے۔

جین بادریلا(Jean Baudrillard)کے الفاظ میں:

یعنی مصدقہ چربہ یامتنافریب (چوری اور سینہ زوری) اور پیٹر سپارو (Pater Sparrow) کے نزدیک "The virtual irreality" کوشاہت کذبی کہتے ہیں۔جان ٹفن (John Tiffin) نے کمپیوٹر شعبدہ بازی کو ہائپر کیلٹی کہاہے:

"Hyperreality is nothing more than the technological

capability to intermix virtual reality (VR) with physical reality (PR) and artificial intelligence (AI) with human intelligence (HI) in a way that appear seamless and allows interaction."(112)

جین بادر یلا کہتا ہے کہ وہ دنیا جس میں ہم رہ رہے ہیں حقیقی نہیں ہے بلکہ Jorge Luis ہم اپنی مرضی کے تخلیق شدہ مہیجات کے مطابق عمل کرتے ہیں۔ بادر یلا نے یہ اصطلاح Borges سے مستعار لی ۔ جبکہ جارج نے اسے Lewis Carrol سے اخذ کیا تھا۔ لیوس کیرل نے اس کی تشبیہ ایسے معاشر سے سے دی تھی جونقثہ نولیس کو صرف ایسا نقشہ بنانے کو کہتا ہے کہ اس نقشے میں محض مطلوبہ تفصیلات ہی فراہم کرے۔ اور جب ایمیا کرزوال پذیر ہموتو نقشہ بھی بے معنی ہموجائے۔

بادریلا مابعد جدید سائنسی معاشرے کو Hyperrality کہتاہے۔ Hyperrality کے سلسلے میں وہ تین منزلیں قائم کرتا ہے۔ پہلی منزل وہ شعبدہ ہے جواصلی شبیہ سے قربت تورکھتا ہے کین اس قربت کے باوجود دوری کا حساس کیا جاسکتا ہے۔ دوسری منزل میں نشانات (Signs) کاعمل خل غیاب (Vanishes) میں چلا جاتا ہے ۔اور بید Disappearance دراصل سیائی سے انحراف کی ایک صورت ہے اور تیسری منزل وہ ہے جہاں اس شاہت (Image) کی مکمل نفی ہوجاتی ہے،جس میں حقیقت سے دوریا قریب کا بھی رشتہ نہیں رہتا بلکہ وہ بالکل معدوم ہوجاتی ہے۔ بعنی Hyperreality دراصل سیائی سے پرے کا تصور پیش کرتی ہے۔ بادر یلاکی درج بالا فلاسفی کو مجھنے کے لیے بیاحساس رکھنا جا ہیے دوسری جنگ عظیم کے بعد عموماً اورا کیسویں کے آغاز کی دہائی میں خصوصاً ساجی انصرام کی ساری حقیقتی درہم برہم ہوکر صارفیت کے ساتھ ہوگئ ہیں اورمعاشرے Consumer oriented ہو گئے ہیں ۔اورصار فی اشیاء ہی نئی سوسائٹی تغمیر کرر ہی ہیں ۔اس سلسلے میں میڈیا جورول ادا کرر ہاہے اسے نگاہ میں رکھنا جاہیے۔ ٹی وی کی تصویریں حقائق سے زیادہ معتبر مجھی جانے گئی ہیں اور کمیونیکیشن نے ایک ایبادرجہ پالیاہے جو مابعد جدید ثقافت کی بنیاد قائم کرتاہے۔ چنانچہ بادریلا کےمطابق ماس میڈیااور تکنیکی مشابہت کے رنگ روپ نے جس طرح انسانی زندگی کومتاثر کیا ہے وہ مابعد جدید روپے کوسمجھنے میں بے حدمعاون ہے۔ Simulacra ما بعد جدیدیت اور ما ئیر رئیلٹی کی بحث میں برابر استعال ہونے والا لفظ ہے۔ دراصل میہ Simulacrum کی جمع ہے۔اس کامفہوم ہے۔عصرحاضر میں چیزوں کی جس طرح نمایندگی ہوتی ہے وہ بذاتِ خودمتعلقہ شے سے بہت مختلف ہوتی ہے اور ایسامحسوس ہوتا ہے کہ نمایندگی یا کا پی کے نام پر پچھاور ہی شے پیش کی

**(4175)** 

جارہی ہے۔حد تو یہ ہے کہ مارکیٹ میں کسی پراڈ کٹ کے لانچ ہونے سے پہلے اس کی تصویریں آجاتی ہیں جن میں حقیقت کا کوئی شائر نہیں ہوتا۔ سر کول کے کنارے بڑے برٹ ہورڈنگز اور نیون سائنز،ٹی وی کمرشلز جس طرح اشیاء کی نمایندگی کرتے ہیں سرے سے اصلی شے سے دوراز کاراور مختلف ہوتے ہیں۔ بادر یلانے اس کے دوررس نتائج بیان کیے ہیں وہ اس نتیج پر پہنچتا ہے کہ یہ دعویٰ کہ کوئی آئیج حقیقت سے قریب ہے فریب نظر محض ہے۔ آئے دن کے مرحلے یہ ثابت کرتے ہیں کہ اگر سچائیوں کی نمایندگی کی جائے تو وہ اتن مختلف ہوں گی جو حقیقت سے کوئی وابستگی یا علاقہ نہیں رکھیں گی۔

بادریلا کنزیومرسوسائی کے اس چلن کوجیرت انگیز انقلاب سے تعبیر کرتا ہے۔ اس کا خیال ہے ہے کہ چیزوں سے زیادہ اب ان کے عس بازاروں میں اثرات قائم کیے ہوئے ہیں اور فروخت ہوتے ہیں۔ اوراس کی ذمہ دارنام نہادسوسائی ہے۔ جس نے اشیا سے زیادہ ان کی نام نہاد تصویروں کواہمیت دے رکھی ہے۔ نیچراپی حقیقت کھوچکی ہے۔ ہم نے فطرت کے تمام سامان کو برباد کر ڈالا ہے اور مصنوعی حقائق کوان کے سامنے لاکھڑ اکیا ہے۔ یہ ساراما جرا ایک طرف تو عصری کنزیومر کلچر کا ہے تو دوسری طرف مغربی سائنس اور فلنفے کا بھی جو فطری امور کو گہنا نے کا باعث ہیں۔ ایک اقتباس ملاحظہ کیجئے:

"To designate this new function of signs, Baudrillard chooses the term simulacrum, a word that denotes representation but also carries the sense of a counterfeit, sham or fake. simulacra seem to have referents (real phenomena they refer to), but they are merely pretend representations that mark the absence, not the existence, of the objects they purport to represent, Baudrillard blames too distinct but related culprits for this change: contemporary consumer culture and imperialistic western science and philosophy." (113)

اوپردرج کردہ بحث کواگر ہم اپنے الفاظ میں سیٹنا چاہیں تو ہم کہہ سکتے ہیں کہ ہا پُررٹیلٹی یاتشکیلی حقیقت یاشباہت کذبی کو مابعد جدیدیت یاشباہت کذبی کو مابعد جدیدیت

جس دنیا سے متعلق اور جس دنیا کا تصور پیش کرتی ہے وہ دنشکیلی حقیقوں کی آماجگاہ ہے۔

بعض سکالرز کے نزدیک Hyperrality، اصل میں Reality کا استعباد (Paradox) ہے یعنی استعباد (Paradox) ہے یعنی حقیقت ہے بھی اور نہیں بھی۔ جبیبا کہ بادر بلا کہتا ہے: The simulation of something which کہتا ہے۔ دوسر کے فظوں میں بیا یک استعباد کہتا ہے۔ دوسر کے فظوں میں بیا یک استعباد کہتا ہے۔ دوسر کے فظوں میں بیا یک استان استان میں میں استان معرض وجود میں لایا گیا ہے، تشکیل دیا گیا ہے، تشکیل ہونے کی بنا پر بیا استان حقیقت ہے جواز خود موجود نہیں تھی ، استان معرض وجود میں لایا گیا ہے، تشکیل دیا گیا ہے۔ اصل میں نقل ہے مگراس کا اثر حقیقت سے بڑھ کر ہوتا ہے اس لیے اسے حقیقت سے بڑھ کر حقیق کہا گیا ہے۔ اس طرح تشکیلی حقیقت کا ایک فلسفیانہ اور دوسراعملی (Functional) مفہوم ہے۔ فلسفیانہ طور پر ہا نپر

رئىيىشى وە ہے۔

الف بي جيے حقيقت تسليم کرليا گيا ہو،خواہ وہ منطقی طور پر يامشاہداتی سطح پر ثابت نہ ہو۔ ب جو Virtually موجود ہو، گرجس کا اثر شديداور''حقيقي'' ہو۔۔

ج۔ جواسی طرح کی تسکین اور مسرت فرہم کرے جس کی امیداصل سے کی جاتی ہے۔

عملی مفہوم میں تشکیلی حقیقت، ایک طرف صارفیت کے متعلق اوردوسری طرف ان تمام شیبہوں، امیجو، ٹی وی پروگراموں، کمپیوٹر کھیلوں اور Softwares اورسہ ابعادی (3 Dimesional) تصویروں یا ہولوگرافی سے متعلق ہے جوموجودہ عالم گیر کلچر (Globalize culture) کی شناخت ہے۔ کنزیومر کلچر مابعد جدید صورتحال کا ہم عضر ہے۔ صارفیت شے کی تخلیق اور پیداوار سے زیادہ اس کے صرف کے بارے میں فکر مندہوتی ہے۔ بید لوگوں اوراشیائے صرف کے مابین ایک خاص قتم کے دشتے کا تصور دیتی ہے۔ صارفیت شے کی داخلی معنویت کی لوگوں اوراشیائے صرف کے مابین ایک خاص قتم کے دشتے کا تصور دیتی ہے۔ وہ شے سے ایک ایساعلائی مفہوم منسلک کرتی ہوئے کا اس کی وجہ سے شے ثقافتی وساجی مقبولیت واہمیت اختیار کر لیتی ہے یعنی Status Symbol بن جاتی ہو اور شخص ہے، جس کی وجہ سے شے ثقافتی وساجی مقبولیت واہمیت اختیار کر لیتی ہے یعنی Status Symbol بن وینئز اوغیرہ اور شے سے زیادہ اس کا علامتی مفہوم اہم ہوجاتا ہے۔ مثلاً لمبی گاڑی، منرل واٹر، پیلیسی، میلڈ ونلڈ، بو نینز اوغیرہ ساجی مرتبے کا علامتی مفہوم رکھتے ہیں۔ جس طرح ماضی میں برصغیر میں شودروں اور برہمنوں کی بستیاں اور مندر الگ شے اور شودروں کوان میں گھنے کی آگیاوں کے باہر بڑا سابورڈ لگا دیا کرتے تھے۔

ایخ Dogs and Idians are not allowed. ویسے ہی آج بھی امراء (Business class) ایخ سٹیٹس کی Maintenance پر بے دریغ پیسہ اس کیے خرچ کرتے ہیں کہ جس کی جیب میں پیسہ ہے وہی بیہ

#### **€177≽**

پراڈ کٹ اور سروس استعال کرے ورنہ دور رہے۔Defense Housing scheme یا بحریہ ٹاؤن میں کروڑوں کے بلاٹ اس لیے کہوہ جنت کا ٹکڑا ہے۔نہ ہی اوپر ذکر کر دہ سروسز اور پراڈ کٹس اس لیے استعال کی جاتی ہیں کہان کی داخلی اہمیت ومعنویت ( آ رام ،صحت ،افادیت ) ہے بلکہ ان کی علامتی معنویت یعنی مقام ومرتبہ کو بلند کرنے کی غرض سے اہمیت دی جاتی ہے۔

میڈیا کے اس فقید المثال اثر کی وجہ سے ایک نئی ورچویل اور ہائپررئیلٹی کی حامل دنیا بھی وجود میں آچلی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ ہم عکسوں اور المیجر کی دنیا میں جی رہے ہیں۔ دیتے ہیں یہ دھو کہ بازی گر کھلا، فریب اور دغا عام اور Business Management کا حصہ بن گیا ہے۔ کیا آپ ہیں دیکھتے کہ اشیائے صرف کی قیمتیں کچھ اس طرح کسی جاتی ہیں۔ 699.99 یعنی سات سوکا عدد بھی پورانہ ہواور ذہن میں چھسوکا امیج بنے اور نظر نہ آنے والا چھوٹا سا 99. کا ہندسہ بھی چپکایا ہوتا ہے، بنک، انشورنس کمپنیاں، موبائل فون سروس پرووائٹ رکمپنیاں وغیرہ انہائی دکش اور منافع بخش سکیموں کے بڑے بڑے اشتہار دیتے ہیں اور فوائد گنواتے ہیں، ساتھ ہی چھوٹا ساسٹار بناکر ایک کونے پر کھا ہوتا ہے جہاں جلدی سے نظر بھی نہ پڑے، شرائط وضوابط لا گوہیں، اور سارا چکران شرائط وضوابط کے یردے کے بیچھے ہوتا ہے۔

معاشرے میں اعتماد اور کھرے بن کی گنجائش باقی نہیں رہی۔لوگوں کی جیبیں خالی کرنے کے نت نے گر تلاش

کرنے میں ملٹی نیشنل کمپنیوں نے لاکھوں روپے کی شخواہ پر Creative heads کیا ہوتا ہے۔ جواپئی عقل کو Evil Genius بناکر، دکھاتے کچھ اور کرتے کچھ ہیں۔ انہائی شاطر دماغوں کی مددسے تخلیق کی گئی ان سکیموں سے Fault پکڑنا انہائی جو تھم کا کام ہوتا ہے۔ جس کاصاف مطلب ہے کہ حقیقی اور فطری دنیا ہے ہم اگر یک سرکٹ نہیں گئے تو اس سے ہمار ارشتہ کمز ورضر ور پڑگیا ہے۔ بظاہر لگتا ہے کہ میڈیا، ہمار ے اور باہر کی دنیا کے درمیان محض ایک' ذریعہ ہے۔ گرمیڈیا ذریعہ نہیں۔ خود مختار ہے۔ میڈیا ہا ہر کی دنیا کو بعینہ پیش نہیں کرتا (اور نہ کرسکتا ہے) بلکہ اس'د حقیقت' کو Reconstruct کرتا ہے۔ ہم ٹی دی سکرین پر باہر کی اصل تصویر نہیں، ایک تشکیلی حقیقت دیکھتے ہیں۔ اسے آپ' (ہندوفلفہ) کہدلیں یا افلاطون کا''اعیان کا تصور' (افلاطون نے دنیا کواعیان کی نقل کہا گویا دنیا کو' ہا ئیررئیل' کہا اور آرٹ کو دنیا کی نقل اور اس طرح آرٹ کونقل کی نقل قرار دیا) آج کے دور کے انسان کا المیہ بیہ ہے کہ وہ اسے تصلی صور تحال قرار دے کرمطمئن ہوجا تا ہے۔

اصل بہہے کہ ہم mediated (میڈیائی) حقیقوں میں جی رہے ہیں۔ مابعد جدید مفکرین نے زیادہ ترٹی وی، اور کمپیوٹر کے میڈیم کی بات کی ہے اسی لیے وہ اس عہد کوڑیجیٹل یاای، ایک (Digital or e-Age) بھی کہتے ہیں۔ محض اس لیے ہیں کہ ان کی بہتات ہوگئ ہے، بلکہ اس لیے بھی کہ انہوں نے ہمارے تصورات کو انقلا بی طور پر تبدیل کر دیا ہے۔ درج بالا بحث کے استشہاد کے لیے ہم Wikipedia سے اقتباس پیش کرتے ہیں۔ اس میں بھی مقالہ نگار تقریباً لیسے ہی خیالات کا اظہار کرتا ہے:

"Hyperreality is significant as a paradigm to explain current cultural conditions. Consumerism, because of its reliance on sign exchange Value (e.g. brand x shows that one is fashionable, cary indicates one's wealth), could be seen as a contributing factor in the creation of hypearreality or the hyperreal condition. Hyperreality tricks consciousness into detaching from an real emotional engagement instead opting for artificial simulation, and endless reproductions of fundamentally empty appearance. Essentially, fullfillment or

happiness is found through simulation and imitation of a transient simulacrum of reality, rather than any interaction with any "real" reality."(114)

تشكيلي حقيقت كي مثاليس (Examples of Hyperrality):

جین بادر یلا اورامبر ٹوا یکو، دونوں ڈزنی لینڈ (Disneyland) کو ہائیر رئیلٹی کی مثال کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ ایکوکا خیال ہے کہ ڈزنی لینڈ کا ماحول (settings) مثلاً مین سٹریٹ اور پورے سائز کے گھر وغیرہ دانستہ تخلیق کیے گئے ہیں کہ اصلی نظر آئیں تا کہ ناظرین کو' تخیلاتی ماضی' (Fantastic past) میں لے جائیں۔ یہ شاہت کذبی یا جعلی حقیقت ایک ایسادھو کہ (Illusion) بیدا کرتی ہے کہ لوگ اس' دھیقت' کوخریدنے کے بیشار ہوجاتے ہیں۔ ڈزنی لینڈ اس طرح منظم طور پر تخلیق کیا گیا ہے کہ ناظرین کو یہ احساس ہو کہ تکنالوجی سے تخلیق کیا گیا ماحول، فطری ماحول سے بڑھ کر حقیقی محسوس ہوتا ہے۔ مصنوعی جانور مثلاً مگر مجھا اور گینڈے، ڈائنو سارز وغیرہ دیکھنے کو ملتے ہیں اور مصنوعی طور پر فطری ماحول بھی بنایا ہوا ہوتا ہے۔ یہ مثال بیان کر کے بادر یلا دلائل دیتا ہے کہ:

".....imaginary world of Disneyland magnetizes people inside and has been presented as "imaginary" to make people believe that all its surroundings are "real". But Los Angeles area is not real; thus it is hyperreal. Disneyland is a set of appratus, which tries to bring imagination and fiction to what is called "real". This concerns the American Values and way of life in a sense and "Concealing the fact that the real is no longer real, and thus of saving the reality principle." (115)

ڈزنی لینڈ کی مثال سے بادریلاامریکی اقدار کے کھوکھلا اورغیر حقیقی ہونے کا استنباط کرتا ہے۔ کسی بھی فیشن میگزین کے سرورق پر براجمان ماڈل گرل کی تصویر جسے کمپیوٹر کے ذریعے Touch دیا گیا

🖈 🛚 فیچوفلمیں جوحقیقت کی نہصرف نقالی ہوتی ہیں بلکہ واقعات کوحقیقی رنگ دیا گیا ہوتا ہے۔اور دورحاضر کی فیچر

☆

ہو۔

**€180** 

فلمیں جنہیں کمپیوٹر گرافکس کے ذریعے Animation دی جاتی ہے۔ اور تمام ماحول کو Super impose کیا جاتا ہے۔ یا کمپیوٹر کے ذریعے ری مکسنگ کی جاتی ہے۔

﴾ ہارٹی کلچرکے زیرانظام سجائے ہوئے پارک اور نیچرل پارک وغیرہ جن میں مصنوعی قدرتی ماحول پیدا کیا گیاہوتا ہے۔

کے پروفیشنل سپورٹس، ایتھلیٹ اورریسلنگ کے مقابلے جن میں کھلاڑیوں کو نا قابل شکست اور Superman بنا کرپیش کیاجا تاہے۔

🖈 میٹروپولٹین شہروں لندن، پیرس، لاس اینجلس، دبی وغیرہ کا ماحول۔

کے سپرسٹورز پراشیائے صرف کواس طریقے سے Display کرنا کہ Series of Mirrors میں اشیاکے بیشار عکس نظر آئیں اورسٹورز بھرے (Stocked) نظر آئیں۔

ین عمارت کواس طرح ڈیز ائن کرنا کہ وہ پرانی نظرآئے:. Just for novelty to look aged

⇔ عوام میں مقبول سیاستدانوں اورفنکاروں کے عوامی کردار کی اس طرح projection کہ Projection کہ Perfecto نظرآ ئیں۔ حالانکہ جلوت اورخلوت ایک دوسرے کے الٹ ہوتی ہیں۔

### دنیا کی حقیقت اور مائیررئیلٹی ؛ اسلامی نقطهٔ نظر:

اسلامی نقطہ نظر سے بیکارخانۂ حیات، بیمالم رنگ و بو، بیفضائے بسیط بیچرخ نیلی فام، بیستی، بیستی ایک کھوس حقیقت اور بامقصد نظام ہے۔ کرہ ارض پر بے شار زندہ اور غیر زندہ مخلوقات ہیں۔ بیخلوقات جمادات، نبا تات اور حیوانات کی شم سے ہیں۔ چاہے وہ پانی میں ہوں، ہوامیں ہوں یاخشکی پر۔ بیخلوقات ہمیں آنکھ سے نظرآئیں میان موں یاخشکی پر۔ بیخلوقات ہمیں آنکھ سے نظرآئیں یاخور دبین کی مدد سے دکھائی دینے والے Micro organisms ہوں ان سب کواللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کا ملہ سے خلیق فرمایا ہے اور بامقصد نظام کے تحت ان کو وجود بخشا ہے۔ ان تمام مخلوقات پر اس ذات باری تعالیٰ کا تھم نازل ہوتا ہے اور وہ اس ہستی کا کہنا مانتی ہیں۔ کسی مخلوق میں بی جال نہیں کہ اس کے تھم سے انکار کر سکے قرآن میں ارشاد ہوتا ہے :

''الـذى خـلـق الموت والحيوة ليبلو كم ايكم احسن عملاء وهوالعزيز الغفور ـ ال خـلـق سبـع سـمُـوات طبـا قـا مـاتـرى فـى خلق الرحمٰن من تفوت .....واعتدنالهم السعير"(118)

(وہ جس نے بیدا کیاموت اور حیات کوتا کہ وہ آز مائے تہمیں ،کون تم میں سے اچھاہے عمل میں؟ اور وہ بڑا

زبردست،خوب بخشنے والا ہے۔وہ جس نے پیدا کیے سات آسان اوپرینچے نہیں دیکھے گا تورخمن کے پیدا کرنے میں کوئی فرق پس لوٹا تو نگاہ کو، کیا تو دیکھا ہے،کوئی شگاف یانقص۔ پھرلوٹا تو نگاہ کو دوبارہ (باربار) لوٹ آئے گ تیرے پاس ذلیل ہوکراس حال میں کہ وہ تھی ہوئی ہوگی۔اور بے شک ہم نے زینت دی آسان دنیا کو چراغوں سے،اور بنایا ہم نے ان کوشیطانوں کے مارنے کا ذریعہ،اور تیار کیا ہے ہم نے ان شیطانوں کے لیے بھڑ گق آگ کاعذاب۔)

اللہ تعالیٰ بہت ہی بلنداور عظیم ہستی ہے۔ بیاس کی عظمت ہے کہ عالم علوی اور عالم سفلی کا نظام اس کے ہاتھ میں ہے۔ وہی ہے۔ وہی ہے جس کے ہاتھ میں اس کا اقتدار بھی ہے۔ اس نے موت وحیات کواپنے بندوں کے لیے مقدر کیا تا کہ وہ آز مائے کہ ان میں سے کون سب سے زیادہ صاحب اخلاص اور پیجے راستے پر ہے۔ بندوں کی آز مائش کے بارے میں علامہ عبدالرحمٰن بن ناصر السعدگی فرماتے ہیں:

''یہ آزمائش اس طرح ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو پیدا کر کے ان کواس دنیا میں بھیجا، انہیں یہ بھی بتادیا کہ انہیں عنقریب یہاں سے متقل کیا جائے گا، ان کو او امر ونو اہی دیے، اور اپنے ان او امرکی معارض شہوات کے ذریعے سے ان کو آزمایا۔' (119)

الله تعالی نے یہ کا ئنات بے نقص اور بامقصد بنائی ہے اور سات آسان طبق برطبق پیدافر مائے۔انسانوں کی رہنمائی اور منفعت کے لیے آسان کو چراغوں یعنی ستاروں سے مزین بھی فرمایا اور خدا کی تخلیق میں کوئی نقص یا عیب جب نہیں ہے تو وہ ہر لحاظ سے کامل، متناسب اور اصلی و حقیق ہے جس میں شبہ کی گنجائش نہیں۔

یہ بات بار بارقر آن مجید میں ذہن شین کرائی گئی ہے کہ اللہ تعالی نے جس امتحان کے لیے دنیا میں انسان کو بھیجا ہے وہ اس طرح نہیں لیا جار ہا کہ اسے (انسان کو ) بالکل ہی خبر نہ ہو۔ بلکہ ان کو براہ راست بتانے کا انتظام جو کہ ممکن ترین انداز میں معقول ترین تھا اس کا بندوبست کیا ہے۔ انفرادی سطح پر انسان کے اندر عقل وشعور ، ارادہ واختیار ، قوت تمیز اور ضمیر کا چراغ دے کر اور اجتماعی سطح پر اپنے بیغیر بھیج کر ! اور کتا بیں نازل فر ماکر اب انسان کا سارا امتحان اس امر میں ہے کہ وہ انبیاء کیہم السلام اور ان کی لائی ہوئی کتابوں کو مان کر سیدھا راستہ اختیار کرتا ہے یا ان سے منہ موڑ کرخود اپنی خواہشات ، تاویلات ، تشریحات اور نخیلات (Illusions) کے پیچھے چلتا ہے۔ اس طرح رسالت دراصل اللہ تعالیٰ کی وہ جت ہے جواس نے انسان پر قائم کر دی ہے ، اور اس کے مانے یا نہ مانے پر انسان کے منتقبل کا انحصار ہے۔ انبیاء کے آنے اور ان کا پیغام نشر ہوجانے کے بعد کوئی شخص لاعلمی کا عذر نہیں کر سکتا۔

کے منتقبل کا انحصار ہے۔ انبیاء کے آنے اور ان کا پیغام نشر ہوجانے کے بعد کوئی شخص لاعلمی کا عذر نہیں کر سکتا۔

کیا ما بعد جدید دور کے مفکرین اور فلسفہ کے چوزے اتنی سی بات بھی نہیں جانتے کہ انسان کو اگر پچھ

**€182**€

معاملات میں آزادی دی گئی ہے تو زندگی کے بہت سے معاملات میں اسے مجبور ( تکوین امور کے تحت ) بھی رکھا گیا ہے۔ کیا بیٹا بہت کرنے کے لیے دلائل کے انبارلگا نا پڑیں گے کہ انسان کو مخض چند دہائیاں زندگی دی گئی ہے اور بیہ نصف یا پون صدی زندگی گزار نے میں دنیا کا ہر انسان مساوی ہے۔ موت کے آگے سب مجبور ہیں Aging نصف یا پون صدی زندگی گزار نے میں دنیا کا ہر انسان مساوی ہے۔ بیدا ہونے کے بارے میں کسی process کو کئی سائنس یا تکنالوجی نہیں روک سکی اور ایسا ہونا ممکن بھی نہیں ہے۔ بیدا ہونے کے بارے میں کسی Choice کا کوئی موقع نہیں ہوتا۔ بیاری، بھوک، موسم کے اثر ات ان کے آگے ہر انسان مجبور ہے۔ دنیا کا امیر ترین انسان بل گیٹس ہویا پھتو نائی دونوں کے معدہ کا سائز بر ابر ہے۔ اگر انسان نے اپنی زندگی کی بھاگ دوڑ کا مقصد محض دنیا وی آ سائٹوں کو جمع کرنا قر اردے لیا ہے تو قر آن اس بارے میں تنبیہہ کرتا ہے:

"قل هل ننبئكم بالاخسرين اعمالا ـ الذين ضل سعيهم في الحيوة الدنياوهم يحسبون انهم يحسنون صنع (120)

(کیاہم نہ بتا کیں کہ اعمال میں سب سے زیادہ ناکام ونامرادلوگ کون ہیں؟ وہ! کہ دنیا کی زندگی میں جن کی ساری سعی وجہدراہ راست سے بھٹلی رہتی اوروہ سجھتے رہے کہ وہ سب بچھٹھیک کررہے ہیں) اس آیت مبار کہ میں قر آن متنبہ کرتا ہے کہ وہ لوگ جومش اپنا Status بلند کرنے کے لیے یابائی سوسائٹی میں سٹینڈ رڈ اپ رکھنے کے لیے اپنی زندگی کھیاتے رہے یا جنہوں نے سمجھا کہ زندگی محض کھاؤ، پیواور عیش کروکانام ہے سارادن کولہو کے بیل کی طرح دیں دیں گھٹے کام کرواور رات کو گدھے کی طرح لیٹ کرخراٹے مارتے رہو محض بیزندگی کا مقصد جنہوں نے بنالیا ان کی بیرمخت ، یہ ساری دوڑ دھوپ ہے کار جائے گی اوران کی جمع پونجی، شاندار مکان، جے جمائے کاروبار گزیٹ گریڈوں کی نوکریاں اور لیز پر لی گئی گاڑیاں بہت جلد چھن جائیں گی اوران کول جائیں گی جوان سے بھی بڑھ کر دنیا کے حریص ہوں گے۔مولانا مودود کی اس آیت کی تفہیم اس طرح بیان کرتے ہیں:

''لیعنی اس طرح کے لوگوں نے خواہ کتنے ہی بڑے کارنامے کیوں نہ سرانجام دے ہوں، بہر حال وہ ختم ہوجائیں گے۔اپنے قصراور محلات، اپنی یو نیورسٹیاں اور لا بسریریاں، اپنے کارخانے اور معمل اپنی سڑکیں (Motor ways) اور ریلیں، اپنی ایجادیں اور صنعتیں، اپنے علوم وفنون اور اپنی آرٹ گیلریاں، اور دوسری وہ چیزیں جن پروہ فخر کرتے تصسب ختم ہوجائیں گاور جو چیز باقی رہنے والی ہے وہ صرف مقاصد کمل اور نتائج کمل ہیں۔'(121)

آج کے دور کا انسان آ سائشوں ، آلائشوں اور تصنعات (Artificialties) میں اتنا کھو گیا ہے کہ اسے یہ دنیا ہی غیر حقیقی لگنے لگی ہے۔ ہر شخص نے چہرے پر منافقت کی نقاب اوڑھی ہوئی ہے بظاہر مسکر اکر ملنا اور

بباطن Cut throat competition کی فضا معاشرے پر چھائی ہوئی ہے۔ دھوکہ فریب ، دغا، جھوٹ، منافقت جسے انسانی ضمیر اور عقل سلیم ہمیشہ براہجھتی آئی ہے آج کے معاشروں کا چلن اور کا میابی کے گربن گئے ہیں۔ ہرانسان نے اپنی زندگی کی کوئی نہ کوئی منزل متعین کی ہوئی ہے اور اسی منزل کے حصول کے گرداس کی ساری کوششیں گھومتی ہیں کیکن بقول شاعر:

### تقدیر کے مضطر گوشوں میں تسکین کا پہلوکوئی نہیں راہی جب منزل پرآتا ہے وہ رمگزر ہوجاتی ہے

لوگ اپن خواہشات کے بت کے بجاری ہیں اسی کو تر آن نے نفس کی پوجا قرار دیا ہے۔ ایک دورتھا جب خوگر پیکر محسوس تھی انسان کی نظر۔ تو انسان نے اپنی باطنی تسکین کے لیے بت تر اش لیے پھر دور بدلا اور انسان فلسفہ اور نظریات (Ideologies) کا بجاری بن گیا۔ یہ جدیدیت تک تھا۔ مابعد جدید دورکا انسان نہ کسی نظریہ کو ما نتا ہے نہ عقیدہ کو اسے غرض صرف اپنی خواہشات کی تکمیل سے ہے۔ اپنے Goal تک پہنچنا اور معاشرے میں طاقت اور دولت کا حصول مقصد ہے، جس کی وجہ سے اسے عزت اور وقار ماتا ہے۔ نفس ...... آج کے دور کے انسان کا خدا ہے، قر آن نے خبر دار کیا تھا: 'اریت من اتحذالہ فہ ہو اور 122) ( کیا تو نے ایسے خص کو دیکھا ہے جس نے خواہش نفس کو بی اپنا اللہ بنالیا ہے۔ دوسرے مقام پر ارشاد ہوتا ہے: (افریت من اتحذ الہة ہو (123) ( پس کو اہش نفس کو بی اپنا خدا بنالیا ہے۔ ) جبکہ اس کے علی الرغم قر آن کیا تو نے دیکھا ہے ایسان عقل نہ ہوتو انسان گر ابن کے خواہش کی خواہشا ہے کو اہشا ہے کور کرنا کیونکہ دل کے پاس اگر پاسبان عقل نہ ہوتو انسان گر ابن کے داستے پر چل نکلتا ہے۔ قر آن کر پم میں تھم ہوا ہے:

''ولا تبطع من اغفلنا قلبه عن ذکرنا واتبع هله 12)(اُس کا کہنانہ مانناجس کے دل کوہم نے اپنے ذکر سے غافل کر دیا ہے اور وہ اپنی خواہش کے پیچھے پڑا ہوا ہے۔) بلکہ قرآن نے بتایا ہے کہ ہر دور میں حق قبول کرنے میں سب سے بڑی رکا وٹ ہی انسان کانفس رہا ہے:

''ف ان لے یست جیبوالک فاعلم انما یتبعون اهواء هم ومن اضل ممن اتبع هو ته بغیر هدی الله ان الله لایه دی النقوم الظلهٔ (125) (پھراگریہ تیری نه مانیں تو تو یقین کرلے کہ بیصرف اپنی خواہش کی پیروی کررہے ہیں۔اوراس سے بڑھ کر بہکا ہوا کون ہے؟ جواپنی خواہش کے پیچھے بڑا ہوا ہو بغیر اللہ کی رہنمائی کے، بے شک اللہ تعالی ظالم لوگوں کو ہدایت نہیں دیتا۔)

اسلام نے انسان کوکار وبار کے کھرے اور صاف تھرے اصول دیے ہیں۔جس میں نہ کسی کو دھو کہ دیا جاتا

ہاور نہ دھو کہ قبول کیا جاتا ہے۔اشیائے صرف جو برائے فروخت ہوں ان میں کوئی نقص ہوتو اسے بیان کرنا بھی فرض ہوتا ہے۔ آج کل کی ملٹی نیشنل کمپنیوں کی طرح نہیں کہ اشتہار بازی پر زیادہ توجہ دی جاتی ہے اور معیار کی طرف کم ۔اورابیا بھی نہیں ہے کہ لین دین کی کچھ شرائط واضح ہوں اور کچھ شرائط hidden ہوں۔اس سلسلہ میں چندا حادیث پیش خدمت ہیں۔

۔ آج کے دور میں عیب دار مال کو حمیکتے دکتے Wraper اور دکش عور توں کے فوٹو چیکا کرییجنے کا رواج عام ہے۔ ڈیے کی رزگارنگی اور اندر ناقص مال!اس معاملے میں اسلام کی رہنمائی ہیہ ہے کہ بیکھلا دھوکا اور رزق حرام کمانا ہے۔ اس سلسلہ میں حدیث ہے:

"عن ابى هريرة ان رسول الله مرعلى صبره من طعام فادخل يده فيها فنا اصابته السماء يارسول فنا اصابته السماء يارسول الله، قال: (افلا جعلته فوق الطعام؟) قال: (افلا جعلته فوق الطعام كى يراه الناس؟ من غش فليس منىً (126)

حضرت ابو ہر برہ اور ایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم غلے کے ایک ڈھیر پرسے گزرے (جوتا جرنے بیچنے کے لیے منڈی میں رکھا ہواتھا) آپ نے اپناہاتھ غلے میں ڈالا تو انگلیوں کونی محسوس ہوئی۔ آپ نے تاجرسے پوچھا یہ کیا ہے؟ اس نے جواب دیا بارش کی وجہ سے نمی ہے اے اللہ کے رسول ۔ آپ نے فر مایا کہ اس گیلے غلے کوتم نے ڈھیر کے اوپر کیوں نہ رکھا؟ تا کہ لوگوں کو پہیچل جاتا۔ جس نے دھو کہ دیا وہ ہم میں سے نہیں۔)
اس حدیث کی شرح کرتے ہوئے مشہور محدث صاحب سبل السلام امیر یمانی الصنعانی لکھتے ہیں:

"ليس ممن اهتدى بهدى ، واقتدى بعلمى وعملى ، وحسن طريقتى والمحديث دليل على تحريم الغش ، وهو مجمع على تحريم شرعامذموم فاعله عقلاً (127)

جس نے دھوکہ دیاوہ ہم میں سے نہیں۔ یعنی میری ہدایت پراس نے ممل نہ کیا۔اور میرے علم وممل کی اقتدا نہ کی اور نہ میرے خوبصورت طریقہ پر چلا۔اور بیہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ دھوکہ دہی حرام ہے اور عقل وشریعت دونوں کی روسے حرام ہے۔)

اسی طرح نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے ایسے کاروبار سے بھی منع فرمایا ہے جس کی شرائط واضح نہ ہوں یا جس میں دھوکے کاامکان ہو۔ شریعت نے اس طرح کی خریدوفروخت کو' بیچ غرر' قرار دیا ہے۔ بنکوں، انشورنس

کمپنیوں، موبائل فون سروس پر ووائڈ رکمپنیوں کی شرائط Iceberg کی طرح ہوتی ہیں کہ بظاہر تو بہت کم نظر آتا ہے لیکن تحت الماء بہت کچھنی ہوتا ہے اور مشتری (Customer) جب پھنس جاتا ہے تواصل شرائط سامنے لاتے ہیں حدیث ہے:

''عن ابى هريرة؛قال:نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن بيع الغرر وعن الحصاة''(128)(ابو ہریرةً سے روایت ہے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دھوکے کی بیج اور کنکر یوں کی بیج سے منع فرمایا ہے۔)

شيخ الحديث فضيلة الشيخ الاستاذمحم على جانبازًا نجاز الحاجة مين اس حديث كي شرح مين لكهة بين:

''نهى عن بيع الغرر: هوماكان ك فظاهر يغر المشترى، وباطن مسجهول 120 ويدخل فيه بيوع كثيرة من كل مجهول 120 وهوكى بيع منع فرمايا (لينى بروه سودا جس كابظا برتومشترى (Customer) كودهوكه دے اور باطن پوشيده بو۔اس طرح اسلام نے بروه سودايا كاروبار منع فرماديا ہے جس ميں خريداريا يي والے دونوں ميں سے ایک کونقصان پنج تا ہو۔)

ہائیررئیلٹی کی برترین اورخطرناک ترین شکل (Show Business) اور Glamour World ہے۔ جس میں سارا کاروبار دھو کے اور منافقت کی بنیاد پر ہوتا ہے۔ یونان کی تماثیل ہوں یاروم کے تھیڑیا میسجے ت کے Oracles ان سب میں بہروپ بھر کروہ کچھ پیش کیا جاتا تھا جو کہ حقیقت میں ہوتا نہیں تھا اور لوگوں کو خیالی جنتوں کی سیر کروائی جاتی تھی۔ اس کی ترقی یافتہ شکل آج کا میڈیا اور فلم انڈسٹری ہے۔ قصہ کہانی میں دلچین ہمیشہ سے انسان کورہی ہے۔ اور انسانی ذہن کو کہانیاں متاثر بھی کرتی ہیں۔ انسان کی بیخواہش ہوتی ہے کہ وہ بہادری کے کارنا ہے مرانجام دے نظم کو تم کرے، دولت مند بن کرعیش کرے اور حسین وجیل نظاروں سے لطف اندوز ہو۔ اس لیے بعض لوگ خواب و خیال کی دنیا میں مست رہتے ہیں لیکن جب زندگی کے تلخ تھائی کا سامنا کرنا پڑتا ہے تو انسان اپنے آپ کو تقیر جانتا اور مقابلے سے فرار حاصل کرنے کے لیے بعض لوگ نشے کی لعنت میں بھی گرفتار ہو جاتے ہیں۔ اور Side Heroes یا کہ کھی فراموش نہیں کیاان کو بھی فراموش نہیں مقصد ہے ہیں۔ اور مقام دیا ہے لیکن مقصد ہے کو مدنظر رکھ کر۔

یه ایک حقیقت ہے کہ قرآن میں جتنے بھی قصص بیان ہوئے ہیں وہ دینی مقاصد کے تحت بیان ہوئے ہیں

کیونکہ قرآن کریم ہدایت اور ضابطہ زندگی کی کتاب ہے مجھن قصص اور کہانیوں کی کتاب نہیں ہے مگراس کے باوجود ادبی قواعد اور ابلاغ کے بہترین اسلوب کی پیروی نے ان قصص کوفنی لحاظ سے بھی خوب تر بنادیا ہے۔قرآن کریم کے قصص کے مقاصد پر روشنی ڈالتے ہوئے محمد قطب کھتے ہیں:

''قرآن کریم قصہ کے ہیرو کا وہ بلند ترین ، پاکیزہ اورصاف ترین کھے بیان کرتا ہے جومثالی نمونہ بن سکے اور جوقارئین کورفعت اختیار کرنے پر آمادہ کرسکے۔ اسی طرح منحرفین (Diverted people, villains) کے نفوس کا وہ تاریک حصہ، ان کے قلوب کا وہ سنے گوشہ اوران کے انجراف کی وہ برائی اجا گر کرتا ہے جس سے دوسروں کوان کے برے افعال سے نفرت ہواوران کے برے انجام سے عبرت حاصل کریں۔ یہی اسلوب درحقیقت قرآن کے مقاصد سے ہم آ ہنگ ہے۔' (130)

دوسری طرف دیکھیے تو فلموں اورڈراموں میں بدکرداروں اور بدمعاشوں کو ہیرو بنا کر پیش کیا جاتا ہے۔ جرائم اور بدکاری کے نئے نئے راستے کھولے جاتے ہیں۔اور جرم وگناہ کواتنا خوبصورت بنا کر پیش کیا جاتا ہے کہ معصوم ذہن پراگندہ ہوجاتے ہیں۔لین قرآن کریم اگر تجزیہ فنس کی خاطرانسانی کمزوری کے کھات کو بعض اوقات تفصیل سے بھی بیان کر بے تو گناہ سے نفرت ہی پیدا کرتا ہے۔قرآن کارویہ وہ نہیں ہوتا جوجد یدفنون کا ہوتا ہے جوانسان کی حیوانی تعبیر سے متاثر ہوکرانسان کے بے راہ روی کے کھات کودکش انداز میں بیان کرتے ہیں۔ بلکہ قرآن ان کھات کوداقعی انداز میں بیان کرتا ہے مگرزیادہ دیریان کھات پڑھیں گھہرتا بلکہ جلد ہی انوارالہی کی روشنیاں کے جورانسان کے جورانسان کے جورانسان کے علیہ کے اس کھیرنا شروع کردیتا ہے۔

قرآن کریم اس فتنہ کوجس میں حضرات سلیمان ، داؤد ، یوسف اور موسی علیم السلام مبتلا ہوئے بلا کم وکاست بیان کرتا ہے کہ بیضعف (انسانی کمزوری) جوفطری میلا نات کی طرف التفات کی بناپرواقع ہوئی ، اوراس ضعف کی جانب توجہ اسی قدر مقصود ہے کہ انسان دوبارہ اللہ کی جانب رجوع کر ہے۔ اوراس لمحہ سے بلند ہوکر پاکیزہ ہوجائے۔قرآن کریم بشری کمزوریوں کوتوبیان کرتا ہے مگر انہیں ہیروشپ کے لمحات نہیں بنا تا مثلاً آ دم علیم السلام کے قصے کا جہاں تک تعلق ہے تو اس میں قرآن کا منہاج بخوبی واضح اور اجا گرہے جومغرب کے اس جدید منہاج سے مختلف ہے جس میں انسانی کمزوریوں کو وقع بنا کر پیش کیاجا تا ہے اور میتا ثر دیاجا تا ہے کہ یہی لمحات انسان کی ہیروشپ کے لمحات ہیں قرآن بتا تا ہے کہ کس طرح انسان اپنے مقصد تخلیق کوفراموش کر کے نافر مانی کے راستے پر چل نکتا ہے اور اس طرح خواہش نفس کاشکار ہوکر شیطان کے راستے پرچل نکتا ہے۔ لیکن مغربی لٹریچر

**€187≽** 

اور میڈیاا پنے انحراف کی بناپر انسان کے ان کمزوری کے لمحات کواس کی جرائت کے لمحات بنا کر پیش کرتا ہے اور معصیت اور گناہ کواس کی ذات کا اثبات اور اس کے وجود کی آزاد کی قرار دیتا ہے اس کی بنیا دی وجہ یہ ہے کہ مغربی ذہمن و دماغ ہدایت اللی سے منحر ف اور اس قدیم یونانی دیو مالا (Greek Mythology) سے متاثر ہے جس کی روسے خدا اور بند ہی میشہ ایک ش ماری رہتی ہے اور بندہ ہمیشہ جابر دیوتا پر کا میابی اور فتح حاصل کرنے کا متمنی رہتا ہے (اس کی وضاحت ہم مقالہ کے آغاز میں زیوس دیوتا اور پر ومیتھیوس کا مقدس آگ چرانا، میں کر چکے ہیں۔)

''قرآن کریم میں جہاں برے کا موں اور جنس کا ذکر آیا ہے تواس کا انداز بیان یہ بیں ہے کہ اس سے لذت حاصل کی جائے۔ در حقیقت جنس انسان کی پوری زندگی نہیں ہے بلکہ ایک لمحہ زندگی ہے جوآتا ہے اور گزرجاتا ہے اور اس لیے گزرجاتا ہے تاکہ اس کی جگہ دیگر مقاصد حیات لے سکیں اور کا ئنات وحیات اور انسان کے بارے میں ایمانی تصور ذہن میں جگہ پائے اور نسس انسانی عملی زندگی میں جدوجہد کے لیے آزاد ہوجائے۔''(131)

اسلام چاہتا ہے کہ ایساصاف ستھرامعا شرہ ہوجس میں حق اور عدل ہو، راست بازی ہو، باہمی احتر ام ہو، جس میں لوگوں کوان کے حقوق میسر آئیں اور لوگ بغیر کسی فتنہ اور انحراف کے عمد گی اور خوش اسلو بی سے زندگی

گزاریں۔سب کوبنیادی ضروریاتِ زندگی ملیں۔حلال طریقے سے دولت کمانے پراسلام نے کوئی پابندی نہیں رکھا رکھی۔ بلکہ اپنی محنت اور خداکے فضل سے حاصل کی ہوئی دولت پراسلام نے معاشرے کے محروم طبقوں کا بھی حق رکھا ہے۔ کمزوروں، ضعفوں، بتیموں، بیواؤں اور حاجمتندوں کو باعزت اور باوقار طریقے سے حکومتی نظام زکو ہ اور کفالت سٹم سے حصدرسدی بہم پہنچانے کا حکم دیا گیا ہے۔ بیوہ عظیم مقاصد ہیں جن کا حصول انسانیت کے لیے ناگز برہے۔اور حقیقی معنوں میں فلاحی معاشرے کے قیام کی منزل کے حصول کا ذریعہ۔

انسانی طبیعت بچھاس طرح کی ہے کہ جب وہ دنیا میں صدسے زیادہ گن ہوجا تا ہے تو وہ مقصد حیات بھول جا تا ہے۔ جب انسان اپنی حقیقت کو ہی بھول جائے تو پھراسے دنیا کی حقیقت کیسے معلوم پڑسکتی ہے۔ وہ دنیا کو کھیل تما شااور دھو کہ (مایا، اعیان، ہائیررئیلٹی) قرار دیتا ہے قرآن نے متعدد مقامات پر انسانی ذہن کی اس روش کوموضوع بحث بنایا ہے۔ اور متنبہ کیا ہے کہ محض دنیا کے سازوسامان میں گن نہ ہوجانا، دنیا کی چبک دمک میں مت کھوجانا۔ یہ سرسبز اور ہری بھری دنیا دو جسے مستقل سمجھتے ہو بہت جلدتم سے چھن جائے گی۔ دنیا کی زندگی سامان فریب ہے، جو اس سے دامن بچا کرنکل گیا، وہ خوش نصیب اور جو اس کے فریب میں پھنس کرمحض دنیا کا ہی ہوکر رہ گیا، وہ خوش نصیب اور جو اس کے فریب میں پھنس کرمحض دنیا کا ہی ہوکر رہ گیا، وہ نامراد ہے۔ ارشادر بانی ہے:

''و ما الحيوة الدنيا لامتاع الغرو (132) (اوردنيا كى زندگى تومحض دهوكى سامان ہے)۔اس مضمون كى آيات قرآن مجيد ميں بہت سے مقامات پر وارد ہوئى ہیں۔مثلاً يونس آيت نمبر 25-24،سورہ ابراہيم آيت نمبر 18،الكهف آيت نمبر 46-45،النورآيت نمبر 39 مولا نامودودي كلصة ہیں:

''ان سب مقامات پر جوبات انسان کے ذہن نشین کرانے کی کوشش کی گئے ہے وہ یہ ہے کہ یہ دنیا کی زندگی دراصل ایک عارضی زندگی ہے بہال کی بہار بھی عارضی ہے اورخزال بھی عارضی ہے ۔دل بہلانے کا سامان یہال بہت کچھ ہے، مگر در حقیقت وہ نہایت حقیر اور چھوٹی چیوٹی چیزیں ہیں جنہیں اپنی کم ظرفی کی وجہ سے آ دمی بڑی چیز سمجھتا ہے اوراس دھو کے میں پڑجا تا ہے کہ انہی کو پالینا گویا کا میا بی کے منتہا تک پہنچ جانا ہے۔ حالانکہ جو بڑے سے بڑے فائدے اور لطف ولذت کے سامان بھی یہاں حاصل ہونے ممکن ہیں وہ بہت حقیر اور صرف چند مال کی حیات مستعارتک محدود ہیں اور ان کا حال بھی یہ ہے کہ تقدیر کی ایک ہی گردش خود اسی دنیا میں ان سب پر جھاڑ و بھیر دینے کے لیے کافی ہے۔'(133)

قرآن کی تعلیمات کی روسے یہ بات توصاف ہے کہ بید نیااور مافیہا (اس کے اندر جو کچھ بھی ہے )ایک

محکمہ دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

تھوں حقیقت ہے اور بامقصد نظام زندگی ہے۔ دنیا کوخالق کا ئنات نے دارالامتحان اور آزمائش گاہ بنایا ہے۔ لیکن انسان محض دنیا کی چکا چوند میں کھوکر دھو کے میں پڑجا تاہے۔ دنیا کی رنگینیوں کواصلی سمجھ کر دھوکا کھانا یہ انسان کی فطری کمزوری ہے۔ اس مقام پر مابعد جدید صورتحال اور قرآن کی تعلیمات میں اتفاق ہے۔ لیکن اس کے ساتھ ہی قرآن کی تنبیہ یہ بھی ہے کہ اس دھو کے سے نکلنے کا ایک ہی طریقہ ہے کہ انسان اس دنیا کے عارضی ہونے کو سمجھے، اس کی حقیقت کو جان کر اس سے اتناہی فائدہ اٹھائے جتنا کہ ضروری ہوا وراصل مقصد کوفر اموش نہ کر ہے۔ اس مضمون کو دوسرے مقام پر قرآن نے زیادہ تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے ملاحظہ کیجئے:

''اعلمواانما الحیٰوة الدنیا لعب ولهو وزینة و تفاخر بینکم و تکاثر فی الاموال والاو کمشل غیث اعجب الکفار نباته ثم یهیج فترهه مصفراثم یکون حطاما و فی الاخرة ع شدید و مغفرة من الله و رضوان و ماالحیٰوة الدنیا الامتاع الغز' (134) (خوب جان لوکردنیا کی شدید و مغفرة من الله و رضوان و ماالحیٰوة الدنیا الامتاع الغز' (134) (خوب جان لوکردنیا کی زندگی مخض کھیل تماشا، زینت و آرائش، تمهارا آپس میں ایک دوسرے سے زیدہ حاصل کرنے کی کوشش کرنا ہے۔ جیسے بارش ہوئی تواس کی نباتات نے کا شکاروں کوخوش کردیا، پھروہ جوبن پر آتی ہے پھرتواسے زرد پڑتی ہوئی و کھتا ہے۔ پھر آخر کا روہ بھس بن جاتی ہے جبکہ آخرت میں (الین غفلت کی زندگی کا بدلہ) سخت عذاب ہے۔ اور (ایمان والوں کے لیے) اللہ کی بخشش اور اس کی رضا ہے۔ اور دنیا کی زندگی تو محض دھوکے کا سامان ہے۔)

اس آیہ مبارکہ میں انسان کی دنیاوی زندگی کا نباتات کی زندگی سے تقابل پیش کیا گیا ہے اور بعض مفسرین نے اس زندگی کو چار مراحل میں تقسیم کر کے ان دونوں قسم کی زندگی کا تقابل بتایا ہے۔ مثلاً یہ کہ انسان اپنا بچین کھیل کو دمیں گزار دیتا ہے۔ پھر جب اس پر جوانی آتی ہے تو اس کا محبوب مشغلہ اپنے آپ کو بنا سنوار کر پیش کرنا ہوتا ہے تا کہ اگر وہ مرد ہے تو عور توں کی توجہ کا مرکز بنے اور عورت ہے تو مردوں کے لیے دکشی کا باعث ہو، پھر جب اس عمر سے گزرتا ہے تو ہم چو ما دیگر نے نیست قسم کی چیز بننے کی خوا ہش لاحق ہوتی ہے اور آخری عمر میں اس کی ہوس میں ترقی ہوتی جا تی ہے۔ وہ اپنی ذات کی خوشے لی پراکتھ ناہیں کرتا بلکہ اپنی اولا د کے لیے جان کھیا نا شروع کر دیتا ہے تی کہ اسے موت آگیتی ہے۔ وہ ان کی نو تعالی پراکتھ ناہیں کرتا بلکہ اپنی اولا د کے لیے جان کھیا نا شروع ہوتی ہے اپنے مالکوں / کہ اسے موت آگیتی ہے۔ اور ان کی گئ تو تعات اس سے وابستہ ہوتی ہیں۔ پھر اس پر جوانی کا دور آتا ہے تو ہرا یک کا پچھ حصہ جانوروں کی خوراک بنتا ہے باقی پاؤں سلے روندا جاتا ہے اور وہ زر د پڑتی ہے۔ اور انجام یہ ہوتا ہے کہ اس کی چھسے دل مور ان کی خوراک بنتا ہے باقی پاؤں سلے روندا جاتا ہے اور اس مثال سے یہ سمجھانا مقصود ہے کہ جیسے کا پچھ حصہ جانوروں کی خوراک بنتا ہے باقی پاؤں سلے روندا جاتا ہے اور اس مثال سے یہ سمجھانا مقصود ہے کہ جیسے کا پچھ حصہ جانوروں کی خوراک بنتا ہے باقی پاؤں سلے روندا جاتا ہے اور اس مثال سے یہ سمجھانا مقصود ہے کہ جیسے

نبا تات کی بہاربھی عارضی چیز ہے اورخزاں بھی۔اسی طُرح انسان کی زندگی کی خوشحالیاں بھی عارضی چیزیں ہیں۔ جو خص دنیا کی دکشیوں میں کھو گیااوراسکی بہار پرمست ہو گیاوہ بہت بڑے دھو کے میں پڑ گیا۔اصل دانشمندی میہ ہے کہانسان اس دنیا کی زندگی کومض کھیل کود سمجھنے کی بجائے اس کا ایک ایک لمحہ قیمتی سمجھے اور اپنی عاقبت کوسنوارنے کی کوشش کرے۔

عورت .....اورجنس ہمیشہ سے ہی اد بیوں، شاعروں ،ڈرامہ نویسوں، فلم میکروں اورفلسفیوں ہفکروں کاموضوع بحث رہی ہے، شاعروں اوراد بیوں نے ہمیشہ اس جنس کو Exploit کیا ہے لیکن مابعدجد بددور میں جس کاموضوع بحث رہی ہے، شاعر وں اوراد بیوں نے ہمیشہ اس جنس کو Exploit کر ہا ہے اس کی مثال سابقہ تاریخ میں طرح میڈیا اسے project کررہا ہے اورع یاں کر کے ہرکاروبار میں شامل کر رہا ہے اس کی مثال سابقہ تاریخ میں نہیں ملتی میشافت تجارتی فر میں ،ادار ہے، کمپنیاں ، دفاتر وغیرہ اپنی ملازم عورتوں کے لیے یو نیفارم بنواتی ہیں اوراس بات کا خاص طور پر لحاظ رکھا جاتا ہے کہ اس کے بدن کے دکش حصوں کوزیادہ سے زیادہ نمایاں کیا جائے۔ اور بات کا خاص طور پر لحاظ رکھا جاتا ہے کہ اس کے بدن کے دکش حصوں کوزیادہ سے زیادہ نمایاں کیا جائے۔ اور لیعنی موجودہ کاروباری ،صارفانہ (Consumer) اور مقابلہ آرائی کے دور میں اپنے آپ کوزیادہ سے زیادہ نمایاں کرنا؟ مابعد جد یددور کے ایک مفکررولینڈ بارتھ (Roland Barth) نے بیسبق پڑھایا تھا:

"Is not the body's most erotic zone there where the garment leaves gaps."(135)

لہذااس نصیحت پڑمل کرتے ہوئے Commercial Adds میں عورتوں کوزیادہ سے زیادہ جاذب نظر بنا کر پیش کیاجا تا ہے اور رہی سہی کسر کمپیوٹرٹکنالوجی کے ذریعے پوری کر دی جاتی ہے۔ سیمنٹ کے اشتہار سے لے کر شیونگ کریم اور بلیڈ تک عورت کو ہی تشہیر کا ذریعہ بنایا جاتا ہے۔قرآن نے اس بارے میں چونکادیے والی حقیقت بیان فرمائی ہے:

"الشيطن يعدكم الفقر ويامركم بالفحشاء والله يعدكم مغفرة منه وفضلاً (136) (شيطان تهمين فقيرى سے دحم كاتا اور بے حيائى كاحكم ديتا ہے اور اللہ تعالى تم سے اپنى بخشش اور فضل كا وعده كرتا ہے۔)

اس آیئہ مبارکہ پرغور کرنے سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ کاروباری لوگ اپنے کاروبار کی ترقی اور publicity کے فیاشی کا سہارالیتے اور یہ سمجھتے ہیں کہ اگر عورت کی تصویر پراڈ کٹ پر نہ ہوگی تو شاید تجارت کامیاب نہ ہوگی تواصل میں یہ شیطانی سوچ ہے۔ شیطان انسان کو کاروبار چیکانے کے نت نے گر سکھا تا ہے

**€191** 

اورصلاح دیتا ہے کہ عورت کوزیادہ سے زیادہ عریاں کرکے پیش کرو، ورختہبارا ٹی وی ٹیشن یا اخبار یا میگزین چلے گانہیں۔ لہذامیڈیا کے مالکان پرشش چہروں اورلوچدارآ وازوں والی لڑکوں کو بھاری مشاہرے پر ملازم رکھتے ہیں، اوراس بات کی طرف کوئی دھیان نہیں دیتا کہ خدا کے فضل اور مغفرت کا وعدہ تو متعین کے لیے ہی ہے۔ مابعد جدید ذہنوں میں ایک سوال ضرور پیدا ہوتا ہے کہ لوجی ! آج سائنس اور تکنالوجی کی ترقی کے زمانے میں کیا دقیا نوسی بیس ایک سوال ضرور پیدا ہوتا ہے کہ لوجی ! آج سائنس اور تکنالوجی کی ترقی کے زمانے میں کیا دقیا نوسی بیس اور خداق نوسی ہیں گے۔ مگر ہم کہتے ہیں اصنعتی کمالات لازمی طور پر ذہنی بلندی کا ثبوت نہیں ہیں اور خدا فلاق کی برتری کا۔ ہرترتی اپنے ساتھ کوئی نہ کوئی نہ کوئی منزل لاتی ہے۔ ایک اعتبار سے انسان ترقی کرتا ہے اور دوسرے اعتبار سے تنزل کا شکار ہوتا ہے۔ چا ندتک انسان کا سفرسائنس سے زیادہ انجیئر نگ کا کا رنامہ ہے اور سائنس پرستوں کو یہ بات یا در کھنا چا ہے کہ گوسائنس بذات خود غیر جانبدار ہے مگر سیاستدانوں اور سر ماید داروں کے ہاتھ میں طاقت کا تبھیا رہے اور انسان کو بے دوح مشین بنانے میں انہ کر دارادا کرتی ہے۔ آج انسان اپنے ذہن کا مقتول ہے اور اپنی ذات کا خود قاتل ہے کیا یہ حقیقت نہیں ہے کہ زمان ومکان کے اسرار منکشف کرنے کے چھے پڑ کر انسان اپنے آپ سے دور ہوتا جارہا ہے۔ ان عظیم انسانی فوجات کے سیلاب میں انسان کا اصل مقصد کہیں کم ہوگیا ہے۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ خدا کے آخری پیغام کی دوت کو سائون کا تخد دیا جائے!

اپنی بات کوہم یہاں سمیٹتے ہیں اور عرض کرتے ہیں کہ یہ کا ئنات ایک ایسی حقیقت ہے جس سے انکار ممکن نہیں ہے۔ اس دنیا کی تخلیق محض تفریحی عمل نہیں ہے بلکہ ایک ٹھوس حقیقت ہے لیکن انسان نے دنیا کی شش اور رنگینیوں میں کھوکر دنیا کودھو کے کا سامان سمجھ لیا ہے جس کی وجہ سے وہ تخلیق کا ئنات کے مقصد اور اپنی ذات کے عرفان سے دور ہوگیا ہے۔ ہم مسلمان اپنے ذہن کی ساختہ حقیقتیں تشکیل نہیں دیتے بلکہ خدا کے رسول کے پیغام کو برحق مان کرایمان رکھتے اور دنیا، اس کی حقیقت، اور انجام سے انکار نہیں کرتے قرآن ہمیں بتا تا ہے:

''ومـاخـلـقنا السموات والارض ومابینهما لعبین ماخلقنهما الا بالحق ولکن اکثر لایـعـلـمـو لَا(137)(اورہم نے آسانوں کواورز مین کواورجو پچھان میں ہےاس کوبھی کسی تفریح ممل کےطور پر پیدانہیں کیا بلکہ سی حقیقی مقصد کے لیے پیدا کیا ہے۔لیکن ان میں سے اکثر لوگ نہیں جانتے۔'')

یمی مضمون اس سے قبل سورہُ ص آیت نمبر 27 ،سورہُ المومنون آیت نمبر 116-115 ،سورہُ الحجر آیت نمبر 85 وغیرها میں بیان ہو چکا ہے۔

اورخدا کی اس وسیع کا ئنات اوراس کی قدرت کی نشانیاں دیکھ کرہم بھی وہی کہتے ہیں جوقر آن کہتا ہے:

**€192** 

"ان فی خلق السموٰت والارض واختلاف الیل والنهار لاٰیت لاولی الالباب۔ الله کرون الله قیما وقعود وعلی جنوبهم یتفکرون فی خلق السموات والارض، ربنا ما خلف السلموات کے بدل بدل کرآنے میں کھنا باطلا(138) (اس میں شکن ہیں کہآسانوں اورز مین کی تخلیق میں، دن اوررات کے بدل بدل کرآنے میں یقیناً عقل مندوں کے لیے نشانیاں ہیں۔ جو کس حال میں بھی اللہ تعالیٰ کی یاد سے غافل نہیں ہوتے کھڑے ہوں، بیٹھے ہوں، کہ لیٹے ہوں۔ اورآسان وزمین کی پیدائش میں غور کرتے ہیں اور کہتے ہیں، اے ہمارے پروردگار! تونے بیسب کچھ باطل پیدانہیں کیا، تو پاک ہے لیس ہمیں آگ کے عذاب سے بچالے۔)

قرآن کا بڑا مقصد بیہ کے کہ انسان کے اندر خدا اور کا نئات کے ساتھ اس کے گونا گوں تعلقات کے بارے

قرآن کابڑامقصدیہ ہے کہ انسان کے اندرخدااور کا ئنات کے ساتھ اس کے کونا کوں تعلقات کے بارے میں بلند تر شعور پیدا کر دیا جائے۔علامہ اقبال اپنے خطبہ Knowledge and Religious میں بلند تر شعور پیدا کر دیا جائے۔علامہ اقبال اپنے خطبہ Experience میں گوئٹے (Goethe Johann wolfgong von 1749-1832) کے حوالے سے بیان کرتے ہیں:

"Goethe, while making a general review of Islam as an educational force, said to Ecker mann: 'You see this teaching never fails; with all our system, we cannot go, and generally speaking no man can go, rather than that." (139)

( گوئے نے اسلام کاتعلیمی قوت ہونے کی حیثیت سے جائزہ لیتے ہوئے اکرمن کوکہا تھا:تم نے دیکھ لیا ہے کہ یہ تعلیم کہیں بھی ہزیمت نہیں کھاتی۔اپنے تمام نظاموں کے باوجودہم اس سے آ گے نہیں جاسکتے اورایک ہم ہی نہیں کوئی بھی نہیں جاسکتا۔)

# رة تشكيل (Deconstruction):

مابعد جدیدیت کی بحث میں رد نظیم ایک اہم نظریہ ہے بلکہ یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ مابعد جدیدیت ہے ردِ تشکیل منہا (Minus) کر دیا جائے تو پھراس کا کوئی تصور پیدا ہونا مشکل ہے یا کم ان کم اس کی بحث ادھوری رہے گی۔رد شکیل انگریزی لفظ De Construction کا اردومتر ادف ہے، جو دولفظوں سے مل کر بنا ہے، کا وکہ ایک سابقہ ہے جمعنی رد، نفی ، مکرر، اور concstruction بمعنی بناوٹ ، ترکیب، تشکیل ، علاوہ ازیں یہ لفظ تعبیر، توجیہہ تفسیرا ورجزیے کے معانی کو بھی حاوی ہے۔ Decons اس کا مخفف ہے۔

اردوادب میں (مفہوم میں کھتبدیلی کے ساتھ) تنقیدی تحریروں میں نقادانِ فن اس اصطلاح کا استعال کرتے ہیں لہذا اردو میں رذشکیل کے علاوہ؛ رفتمیر، لاتشکیل، ساخت شکن جیسے مترادفات بھی مستعمل ہیں۔ سابقہ De میں فئی کا پہلو صفر ہے لہذا ہے ایک فاسفہ اورروبہ ہے اس کا انتہا پیند پہلوبہ ہے کہ اس کا روبہ غیر مفاہانہ، غیر ہمدردانہ اور بالکر ارروایت مخالف ہے۔ اسی لیے بعض مغربی مفکرین بھی اسے قطعی انکاریت (Nihilism) ہی کی ایک شق قراردیتے ہیں کیونکہ اپنی ہیش ترصورت میں اس کا رخ نیستی، معدومیت اور لاشیت کی طرف ہے۔ رو تشکیل سلسلہ فکر میں متن و معنی یا اور اکر حقیقت کے تصور میں اکثر تناقص، تضادیا ابہام کا تاثر نمایاں ہے اور اشتقاقی سطح پررد تشکیل کا کام معنی کو بے دخل (undo) کرنے کے ہیں۔ یعنی پھیلی قائم شدہ روایات واسالیب، اصول، شعائق اور صداقتوں کی تشکیل نوکرنا۔ اس لیے رد تشکیل تنقید سے زیادہ '' اور' تر دید' کا فلسفہ ہے۔

رد تفکیل کاسب سے بڑا نمایندہ جیکوس در یدا (Jacques Derrida) ہے، جو معنی ، پس معنی ، معنی در معنی کے تصور کوالٹ کر معنی ، رد معنی میں بدل دیتا ہے اور چونکہ معنی در یدا کے مفہوم میں تعلیق ہی تعلیق ہے ، التواہی التوا ہے التواہی التوا ہے ، اس کے حصد اقت کا نہ تو وجود ہے اور نہ مطلقیت ، وہ کیا ہے؟ اس کی کیاشکل ہے؟ رد تشکیل ان کے جواب فراہم نہیں کرتی بلکہ سوال در سوال پر مہیز کرتی ہے ، در یدا کے نزد کیل جو ہر یا مرکز تک رسائی یاحتی اور اساسی معنی بطور وحدت جیسے تصورات اور ان بنیادوں پر جس مغربی فلسفے نے اپنے مابعد الطبیعاتی تصورات کی عمارت کھڑی کی ہے ، محض ایک بھرم ہے ۔ وہ اس صوت مرکز (Phonocentric) تصور صدافت کو بھی بوخل کر دیتا ہے جس کے حت لفظ حتی کہ ' خدا' ، بھی بطور صدافت کے اخذ کیا جا سکتا ہے ۔ صوت مرکز بیت (Phonocentrism) کا تصور بھی اس بنیاد پر قائم ہے کہ تر پر پر تقریر کوفو قیت حاصل ہے ۔ اس لیے بھی کہ معرض تحریر میں آتے ہی تقریر کا تقدس آلودہ ہوجا تا بنیاد پر قائم سے کہ کہ در اوی اور سامع کے تصور کے ساتھ نہی ہے ۔ دونوں مل کر معنی کو موجود بناتے ہیں اس بنا پر فرض کر لیا جا تا ہے کہ راوی جو صدافت کا بیان کنندہ ہے ، مکمل طور پر صدافت کے علم سے بھی بہرہ ور ہوتا ہے ۔ اس قسم کی کر لیا جا تا ہے کہ راوی جو صدافت کا بیان کنندہ ہے ، مکمل طور پر صدافت کے علم سے بھی بہرہ ور ہوتا ہے ۔ اس قسم کی

کسی بھی فلسفیانہ یاصدافت جو یانہ کوشش، دریدا کے نز ُدیک کوئی قیمت نہیں رکھتی کیوں کہ ان سب کارخ کسی مطلق اور معین مفروضے کی طرف ہوتا ہے **اور مطلق معین جیسے الفاظ دریدا کی لغت سے باہر ہیں۔** 

دریدا کاتصور دراصل اس خیال میں مضمر ہے کہ تقریر اور تحریر کوایک ضد کے طور پر استعال کرنا اور پھر اس کا حساس دلانا کہ تقریر بخریر پر فوقیت رکھتی ہے، کچھ کے نہیں ہے۔اس لیے کہ تقریر کی اہمیت صرف اس لیے ہے کہ اس میں شخص کی موجودگی بعنی Presence کا معاملہ ہے لیکن دلچیپ بات وہ کہتا ہے کہ Absence کا کیا کیا جائے جس کی اہمیت اپنے آپ میں مقدم ہے۔ مثلاً افلاطون کو آج ہم پڑھتے ہی ہیں وہ اپنی قبر سے تو تقریر نہیں کرسکتا۔

اصل میں دریدا مغربی روایات میں پائے جانے والے تصور Logo Centrism (وہ رتجان کے جواستدلال یاخیال کوزبان اور فلفے کا مرکزی اصول قرار دیتا ہے) کی طرف توجہ دلار ہاہے۔اس لیے کہ مسیحیت (مغرب) میں یہ عقیدہ ہے کہ دنیا کی ابتدابو لے ہوئے لفظ سے ممکن تھی اور یہی بولا ہوالفظ خدا کا تصور پیش مسیحیت (مغرب) میں یہ عقیدہ ہے کہ دنیا کی ابتدابو لے ہوئے لفظ سے ممکن تھی اور یہی بولا ہوالفظ خدا کا تصور پیش کرتا ہے۔ دریدا کی کلا سیکی تشکیم کی گئ کتاب Togos یونانی لفظ ہے، نیاعہد نامہ میں Logos ایسی کو اصطلاح ہے جو د موجود گی 'کے تصور سے وابست ہے:

"In the beginning was the word (Logos), and the word was "with God, and the word was God." (ابتدا میں کلام تھا اور کلام خدا کے ساتھ تھا اور کلام خدا تھا''۔)

اپنی اس بحث کوآگے بڑھاتے ہوئے وہ Differ ance کرتا ہے۔ فرانسی میں لفظ Difference کے معنی افتراق یا فرق کے علاوہ ،التوا بقطل او تعلق کے بھی ہیں۔ دریدالفظ Differer کی جگہ Differer کی میں استعال کرتا ہے۔ وہ اس لفظ کو بطور اصطلاح ہردو معنی میں استعال کرتا ہے اور اس طرح سوسیئر (Sassure, Ferdinand) کے نظریۂ زبان کواپنے منطقی نتیجہ تک پہنچادیتا ہے۔ سوسیئر ہی اور مدلول ، فاوراس طرح سوسیئر کیا تھا کہ زبان میں دال , Signifier (یعنی تحریریا تقریر میں ادا کردہ لفظ) اور مدلول ، فی بیت سے جو لسانی نشانات (Linguistic Signs) وضع ہوتے ہیں وہ افتراق (کہ استانی نشانات (Differance) کے جس طرح ہوتے ہیں وہ افتراق (Differance) کی بنیاد پرخود محتار اور من مانے ہوتے ہیں۔ سوسیم کہتا ہے کہ جس طرح شافتیں بدل جاتی ہیں۔ اس طرح صداقتوں اور تھا گئی کے تنا ظرات بھی بدل جاتے ہیں۔ ہر ثقافت اپنی سچائیاں مقافتیں بدل جاتی ہیں۔ ہر ثقافت اپنی سچائیاں

## ﴿195﴾ خورتمير وخليق كرتى ہے اور پچپلى صداقتوں كارتشكيل كرتى ہے۔ايك اقتباس ملاحظ فرمائي:

"The text is a tissue of quotations drawn from the innumerable centres of culture."(141)

دراصل مغرب میں مابعد جدیدیت، زندگی کی پوری وسعت کوسمیٹنا چاہتی ہے اس لیے چھٹی دہائی کے آخری ایام میں، مابعد جدیدیت کا پہلا حملہ ردشکیل کی تھیوری کی شکل میں ہوا۔ دلچیپ نقطہ یہ ہے کہ مغربی دماغ تخریب اور شقاق دماغی (Schizophrenia) کا مظہر ہے، جو مابعد جدیدیت کے دور میں ظہور پذیر ہوا ہے اور جس نے مغربی ذہن کے تذبذب (Skepticism) کوسطے پراچھال دیاہے ہم جانتے ہیں کہ مغربی آ دمی ہمیشہ شویت (Duality) میں فعال رہاہے۔ ایک طرف تو وہ سوچنے والے وجود (Cogito) سے منسلک رہاہے اور اپنی ذات کی فوقیت میں مبتلا رہاہے اور دوسری طرف اس نے اپنار شدمعروضی دنیاسے قائم رکھا جو ہمیشہ تبدیل ہوتی رہتی اور غیر متوازن ہے۔

ماضی کی روایات واقد ارکی جگه نی تھیوریز لے لیتی ہیں، پرانے تصورات نی تحقیقات کی روشنی میں غلط ثابت ہوتے ہیں یہی رد تھکیل ہے، پر وفیسر گرامکسی (Antonio Gramsci) کا درج ذیل اقتباس دیکھیے:

"Everything is political even philosophy and philosphies. In the realm of culture and of thought each production exists not only to earn a place for itself but to displace, win out over, others." (142)

اب ہم اپنی بحث کے اس مقام پر پہنے گئے ہیں کہ وضاحت کریں کہ مابعدجدید مفکرین ردشکیل (Deconstruction) سے کیامراد لیتے ہیں۔سب سے پہلے پروفیسر گوپی چندنارنگ؛ آپ موصوف کے نزدیک:

''ردتشکیل (Deconstruction) سے مرادمتن (Text) کے مطابعے کا وہ طریقہ کا رہ اللہ کی معنیاتی وحدت کو پارہ پارہ بھی کیا جاسکتا ہے۔۔۔۔۔۔ر تشکیل اصل میں شدید نوعیت کا'' بت شکن رویہ' ہے ۔اس کے نزدیک کوئی اصول ، یا کوئی مفروضہ [عقیدہ ، نظریۂ حیات مالیان ، یقین ، وحی ،الہام وغیرہ ۔] مقدس نہیں ہے۔اس کا معاملہ گویا اس صاحب نظر کا ہے ،ایمان ، یقین ، وحی ،الہام وغیرہ ۔] مقدس نہیں ہے۔اس کا معاملہ گویا اس صاحب نظر کا ہے

**(196)** 

جو'دین بزرگان خوش نہ کرد' کا شدت سے قائل ہو۔' (143) مابعد جدید مفکرین کا یہی رویہ ہے کہ وہ ماضی کے سی علم ، فلسفے ،اصول ،صدافت مقدس متن ،تھیوری وغیرہ کو بعینہ شلیم کرنے کو تیار نہیں بلکہ اس کی رزشکیل کر کے نئی وضاحت اور نیا نظریہ پیش کرتے ہیں۔میری کلگیز (Mary) بعینہ سلیم کرنے کو تیار نہیں بلکہ اس کی رزشکیل کر کے نئی وضاحت اور نیا نظریہ پیش کرتے ہیں۔میری کلگیز (Klags)

"There are lots of questions to ask about postmodernism, and one of the most inportant is about the politics involved or more simply, is this movement toward fragmentation, provisionality, performance and instability something good or something bad: There are various answers to that, in our contemporary society, the wave, the desire, to return to the pre-postmodern era tends to get associated with conservative political, religious and philosophical groups. In fact, one of the consequences, of postmodernism seems that the rise of religious fundamentalism, as a form of resistance to the questioning of the "grand narratives" of religious truth, This is perhaps more obvious when postmodern books \_\_\_like Salman Rushdie's the Satanic Verses because they deconstruct such grand narratives." (144)

مابعدجدیدیت کوبہت سے سوالات کا سامنا ہے، کیوں کہ یہ فکر (مابعدجدیدیت) دعویٰ کرتی ہے کہ کوئی اصول، کوئی حقیقت حتمی، کامل اور غیر مبدل نہیں ہے۔ بلکہ اچھائی، برائی کے تصورات بھی عارضی ہیں۔ پھر مابعد جدیدیت میں، موجودہ معاشرے میں روایت پسند اور تبدیلی کے خلاف مزاحمت کا رحجان اور جدیدیت سے پہلے دور کی طرف رجعت پسندی کی خواہش ہے اور یہ رجعت پسندی سیاست، مذہب اور فلاسفہ کے گروپوں میں بھی ہے۔ در حقیقت مابعدجدیدیت کا ایک نتیجہ تو مذہبی شدت پسندی اور بنیاد پرستی کی لہر کو صورت میں ظاہر ہے اور مابعد جدیدیت کے ان اعتراضات کے خلاف مزاحمت کا رویہ ہے جووہ ''مذہبی صداقتوں'' کے خلاف کرتی اور مابعد جدیدیت کے ان اعتراضات کے خلاف مزاحمت کا رویہ ہے جووہ ''مذہبی صداقتوں'' کے خلاف کرتی

**€197**€

ہے۔ مثلاً سلمان رشدی (ملعون) نے جب شیطانی آیات لکھ کر مذہبی متن کی ردشکیل کی تواصل میں یہ مذہبی صدافت پرشک کائی اظہارتھا۔

مابعدجدیدیت کانظریدر تشکیل، ی بیہ کہ اس کی زدسے کوئی اصول یاضا بطر محفوظ نہیں بلکہ رد کیے جانے کے قابل ہے حتی کہ الہا می متون بھی۔ جبیبا کہ عرض کیا گیا، مابعدجدیدیت کے نزد کی جمہوریت، ترقی، آزادی، منہ جب، خدا، اشترا کیت اوراس طرح کے دعووں کی وہی حیثیت ہے جود یو مالائی (Myths) داستانوں اور عقیدوں کی ہے۔ اس لیے انہوں نے ان تمام دعووں اور عقیدوں کوظیم بیانیے (Metanarratives) کانام دے کر ردکردیا ہے۔ جدیدیت ( Modernism) کانام دے کر ردکردیا ہے۔ جدیدیت ( Modernism) کانام دے کر ردکردیا ہے۔ جدیدیت ( Modernism) ہیں اور چاہے مذاہب ہوں یا جدید نظریات، ان کی بنیاد سچائیاں (Narratives) ہیں اور چاہے مذاہب ہوں یا جدید نظریات، ان کی بنیاد کی خودساختہ عالمی سچائیوں پر استوار ہے۔ الہٰذا مابعد جدید مفکرین کے نزد یک ضروری ہے کہ ان تشکیل شدہ سچائیوں کی ردشکیل ( Deconstruction ) کی جائے۔ یعنی ان ''مفروضہ سچائیوں'' کوڈھا دیا جائے۔ چنا نچہ ادب، فنون لطیفہ، آرٹ ساجی اصول وضا بطے ہر جگہ ان کے نزد یک کچھ خود ساختہ سچائیاں اور ظیم بیائیے ہیں جن کی ردشکیل ضروری ہے تا کہ مابعد جدید ادب، فنون لطیفہ وغیرہ میں ایسے''غلط مفروضوں'' کامل وخل نہ ہو۔ جبیبا کہ مابعد جدیدیہ یہ تاکہ کا بیک جبہ نگار کھتا ہے:

"We deconstruct, displace and demystify the logocentic, ethnocentric, phallocentric order of things."(145)

چنانچہ مابعد جدید مفکرین ایسے تمام نظریات کورد کرتے ہیں جو مابعد جدیدیت سے پہلے تھے چاہے وہ تصور ثقافت ہو، زبان علم یااخلاق و مذہب کے بارے میں ہو یانسلی ومردانہ معاشرتی آرڈر کی بنیاد پر ہوں۔ایسے تمام مباحث کو نئے سرے سے جانچنے اور پر کھنے کی ضرورت ہے اور نہ صرف جانچنے اور پر کھنے کی ضرورت ہے بلکہ انہیں مباحث کو نئے سرے سے جانچنے اور پر کھنے کی ضرورت ہے بلکہ انہیں نئے معنوں اور نئے حالات میں دیکھنا ہے۔ Logocentrism کا ذکر دوبارہ آیا ہے تواسکے تصیلی تعارف کے لیے درج ذبل اقتباس یرغور کیجئے:

"Logocentrism term ascribed to Jacques Derrieda that refers to the nature of western thought, language and culture since Plato's era. The Greek signifier of word speech and reason', logos posseses connotations in western culture for law and truth. Hence, logocentrism refers to a culture that revolves around a central set of universal principles or beliefs. More specially, Logocentrism denominates that process in the history of western thought which, since Aristotle, privileges speech over writing as being closer to mental experience. Thus, for Derrida the history of metaphysics in the west is the history of Logocentrism, The Logocentric insistence in western philosophy on the priority of voice over writing belongs to metaphysics of presence."(146)

جہاں سوسیئر کے تصور مشار/ دال (Singnifier) اور مشور/ مدلول (Signified) سے گفتگو کی گئی ہے، وہاں اس کی وضاحت کی گئی ہے کہ س طرح دال اور مدلول من ماناروا بتی تصور معنی پیدا کر دیتا ہے۔ دریدا کہتا ہے کہ سوسيئر بے جاطور پر مشور پر زور دیتا ہے۔اس لیے کہ من مانا تصور معنی جلد ہی ایک قائم مقام (Substitute) کی جگہ لے لیتا ہے۔ جو پوری تھیوری کو ناقص بناسکتا ہے۔اس کی بحث کا خلاصہ بیہ ہے کہ ضدیا تفریق کے ساتھ ساتھ Differance (ضداورالتوا) سے مدد لینی جا ہیے۔ہم پہلے عرض کر چکے ہیں کہ سوسیئر نے بتایا تھا کہ ہرنشان اپنے معنی کے لیے اپنی ضد کا متقاضی ہے لیعنی Difference کا دریدانے اسے Differance سے بدل دیا۔ (پیہ فرنج لفظ ہے جس کا انگلش میں بھی متبادل نہیں ہے ) اس کا خیال ہے کہ عنی کسی نشان میں اپنے آپ پوشیدہ نہیں ہوتا۔اگراییا ہوتا تو دال محض مدلول کا ایک حوالہ ہوتا۔ حالا نکہ مشاریا دال معدوم تصور معنی کا قائم مقام ہے۔ معنی ضد کی پیداوار ضرور ہے کیکن بیالتواوا فتر اق سے بھی دوجار ہے۔ایسے میں نشان کا کوئی حقیقی معنیٰ ہیں ہوسکتا۔ نتیجے کے طور پر مشار برزور دینا ناگزیر ہے،ساتھ ہی ساتھ متنیت (Textuality) پر بھی بجائے اس کے کہ مشور یا مدلول کے معنی پر۔ دریدا کے مطابق یہی اصول رتغیر میں معاون ہوں گے۔ایک طرف توان سے Logocentric کی نقاب کشائی ممکن ہو سکے گی اور دوسری طرف متن کی زبان پر توجہ دی جا سکے گی اور بیہ بیتہ چلایا جا سکے گا کہ متعیت کی بنت (Diction) میں متن کا کیا حال ہے۔ Deconstruction کواس سے غرض نہیں ہے کہ کوئی اسا اصول وضع کرے کہ فیقی اکہرے معنی تک رسائی ہو سکے۔اسکی منطق یہ ہے کہ متن کامفہوم ہمیشہ غیر متعین ہے۔اس کے

بارے میں مجھی کوئی حتمی فیصلہ کیا ہی نہیں جاسکتا۔Deconstruction نے ہم نواؤں میں امریکی Paffery Hartman فاصی اہمیت رکھتے ہیں۔
امریکی ردشکیل میں یوں تو در بدا ہر جگہ موجود ہے لیکن یہ پہلوبھی واضح رہنا چاہیے کہ عمومی طور پر ردشکیل کی توسیع میں ان دانشوروں کا اہم رول رہا ہے۔

مابعدجدید مفکرین کے نزیک کلاسی اورروایت سرمایہ بمشمول الہامی متون جسے عقیدت کی نگاہ سے دیکھاجا تارہا ہے۔ اس کومتند، حتی اور مستقل نہ تصور کرتے ہوئے اسے بہت سے تقیدی پہلوؤں سے آشا کیا جاسکتا ہے۔ اس کی ایک مثال مارکسیت سے دی جاسکتی ہے۔ کچھ دن پہلے تک مارکسیت کا تصورا یک ایسا تصور تھا جس کے آگے نہ ہی اقد اربھی گھٹے ٹیک رہے تھا ورایسا محسوس ہوتا تھا کہ اس کے عوامل حتی اور مستقل ہیں۔ لیکن یہ تصوراب کھوکھلا ثابت ہو چکا ہے۔ اسی طرح دیگر isms کو کیوں نہ رد کر دیا جائے اور ان کے چہرے سے تقدیس کی نقاب نوچ کی جائے۔. Hutchinson Dic کی نقاب نوچ کی جائے۔۔

"A literary theory which views text as a 'decentered' play of structures, lacking any ultimately determinable meaning." (147)

مابعد جدید مفکرین کا خیال ہے کہ ہر ثقافت کے اپنے تصورات وادرا کات ہوتے ہیں اور جب وقت گزرنے سے ثقافت بدلتی ہے تو یہ تصورات بھی بدل جاتے ہیں۔جان ڈیوی (John Dewy) کہتا ہے:

"As culture changes, the conceptions that are dominant

in a culture change....History is rewritten." (148)

آیئے رقشکیل کا ایک اور نقط نظر سے جائزہ لیتے ہیں۔ صدیوں سے چلی آرہی ہیومنزم (Humanism)
کی روایت کی بنیا دہ شعور انسانی کے نضور کے محور پڑھی۔ ڈیکارٹ کے یہاں Ego Cogito سے مرادشعور انسانی
ہی ہے جوانسان کی شناخت کا مرکز ہے۔ کانٹ اور ہیگل نے اسے مزید مشحکم کیا۔ کانٹ کہتا ہے کہ میں سوچتا ہوں '
کالاحقہ انسانی تجربے کی جان ہے ، اور شعور انفرادی کا مرکز ہے۔ ڈیکارٹ جس کا زمانہ سولویں ستر ویں صدی کا ہے ان سے پہلے کہہ چکا تھا:

"Cogito ergo sum (I think therefore I am)" الیکن موجودہ فلسفے نے اس اصول کی کایا پلیٹ دی۔ لاکاں (Jaques Lacan 1901-1981) بدلیل کہتا ہے:

"I think where I am not; therefore I am where I do not think." (149)

یہاں اس بات کا ذکر کر دینا بھی خالی از علت نہ ہوگا کہ بعض مابعد جدید مفکرین ماضی کی روایات واصول کو کمل طور پر منہدم کر دینے اور جونقش کہن نظر آئے مٹادو، کے قائل نہیں بلکہ ان کے نز دیک مابعد جدیدیت پہلے سے موجود نظریات کی ففی کے بجائے انہیں ان کے تناظر کا پابند بناتی ہے۔ یہ ماسبق کے استر دادیا اس کے غلط، غیر انہم اور غیر مفید ہونے پراصرار کرنے کے بجائے PMOdify and contextualize کرنے کی حامی ہے:

"Postmodernism seeks not to destroy these theories, but merely to modify and contextualize the claims and knowledge porduced by them while self-reflexivly acknowledging the limits and biasis of any mode of inquiring and representation." (150)

گیاتری سپائی واک (Guattari Spivak) ایک اہم نوآ بادیاتی نقاد ہیں۔ان کے کام میں ہمیں رو تشکیل کے اصولوں کی پابندی نظرآتی ہے۔وہ دریدا کی Of Grammatology کی مترجم بھی ہے۔وہ کہتی ہے:
''ردتشکیل ایسی شے کی زبان بول سکتی ہے جس پروہ تنقید کر رہی ہے ۔۔۔۔۔آپ اسی شے کی زبان بول سکتی ہے جس پروہ تنقید کر رہی ہے۔۔۔۔۔آپ اسی شے کی رتشکیل کر سکتے ہیں جس کی آپ دل سے قدر کرتے آئے ہوں۔'(151) بادریل (Baudrillard) ما بعد جدیدیت کے حوالے سے ردشکیل کی تعریف اس طرح کرتا ہے:

"We must now come to terms with second revolution, "That of the twentieth century, of postmodernity, which is the immense process of the destruction of meaning equal to the destruction of oppearances whoever lives by meaning dies by meaning." (152)

Deconstruction کی اصطلاح کا خالق کیونکہ دریدا ہے اس لیے جب تک دریدا کے حوالے سے اس پر مزید بحث نہ ہو، گفتگو تشنہ رہے گی۔ دریدا کہتا ہے:

"A text employes its own strategems against it, producing a force of

**€201≽** 

dislocation that spreads itself through an entire system." (153)

دریداکی رد تشکیل فکر میں متن اور معنی دونوں نہ تو ایک ہیں اور نہ دونوں متماثل ہیں۔ایک معنی دوسرے معنی کارد ہاوراس رد میں ہی تیسرے معنی کے پھوٹ نکلنے کا امکان بھی پنہاں ہے۔ جوایک غیر معین مرحلے پرخود آپ اپنارد ثابت ہوتا ہے۔ معنی کے مقالہ نگارا پنے الفاظ میں او پرذکر کردہ بات کواس طرح بیان کرتا ہے:

"Deconstruction is the name given by French philosopher Jacques Derrida to an approach (whether in philosophy, literary analysis, or in other fields) which rigorously pursues the meaning of a text to the point undoing the opposition on which it is apparently found, and to the point of showing that those foundations are irreducibly complex, unstable or impossible." (154)

دریداپر، ردتشکیل کے سلسلے میں جن مفکرین کااثر تھا ان کے نام یہ ہیں: ہسر ل Friedrich (Sigmund Freud)، فرائد (Martin Heideger) نطشے (Friedrich ہنیڈ لرکردہ مفکرین کے علاوہ دریدانے اپنی اکنواک (Ferdinand de Saussure) وغیرہ اوپر ذکر کردہ مفکرین کے علاوہ دریدانے اپنی اکنوری (Ferdinand de Saussure) اور یا یونانی لفظ کے سے بنیادی Concept کے لیے بنیادی Concept افلاطون کے اپوریا (Aporia) سے لیا تھا۔ اپوریا یونانی لفظ سے جس کا لفظی مطلب 'دفعطل معما'' ہے یعنی'' افتر اق والتوا (Differance) سے ملتی جلتی شے۔ افلاطون نے اپنے مکالمات میں اپوریا کوایک فلسفیانہ جربے کے طور پر اختیار کیا ہے۔ بعد میں اس کا ثنا گردستر اط، مکالمات میں اپنے مکالمات میں اس کا شاگر دستر اط، مکالمات میں اپنے مخاطب سے کسی تصور کی تعریف کرنے کو کہتا ہے اور پھر تعریف کے جواب میں اس سے سوالات کر کے اس کی تعریف کو ناقص ثابت کر کے اس کی کیفیت میں مبتلا کر دیتا ہے۔ یہ کیفیت اپوریا ہے، جس میں تنزیذ بی معرم یقین اور بے یعنی کے عناصر ہیں۔

رتشکیل کیا ہے؟ اوپر کے مباحث سے اندازہ ہوا ہوگا کہ اس کا براہ راست جواب دینا خاصا مشکل ہے، رو تشکیل کیا ہے، رو تشکیل کا سب سے زیادہ زوراسی بات پر ہے کہ عنی کی قیمت کی صانت نہیں دی جاسکتی۔رتشکیل متعینہ عنی کو کس طرح بے وخل کرتی ہے اوراس سے کیا نتیجہ برآ مد ہوتا ہے، یہ بہت صاف ہے کہ اصول واقد اراور الہامی متون کی صداقت پر سوالیہ نشان لگ جاتا ہے۔ اس بارے میں سب سے اہم بات یہ ہے کہ وہ نکتہ جس نے مابعد الطبیعیاتی فکر

**€202** 

کارخ موڑ دیا ہے اور جس کا اطلاق مذہب پر بھی ہوتا ہے۔ یہ کہ خدا کے کلام اور اس کی تشریح لیمنی پنیمبر کا فرمان اور موٹی لیمنی سنت بھی تنقید اور رد تشکیل سے بالانہیں! کیونکہ الہامی متن جب انسانی زبان میں لکھی اور بولی ہوئی صورت میں ہمارے سامنے آتا ہے تو اس کی تفہیم کے لیے بہر حال زبان ہی کا سہار الینا پڑتا ہے اور یہ کہ انسانی ،علم، یامعنی کسی ایسے جو ہر یااصل (Essence) سے عبارت نہیں جو اظہار (Expression) سے پہلے یا اظہار کے بعد آزادانہ وجودر کھتا ہو۔ رد شکیلی فکر یہ دعویٰ کرتی ہے کہ علم یا امر معنی وہ تصورات ہیں جو زبان کی پر افتر اق اور بین بر تضاد ما ہیت اور نوعیت کا شکار ہیں۔ جیسا کہ برتضاد ما ہیت اور نوعیت کا شکار ہیں۔ جیسا کہ مابعد جدیدیت کا ایک تجزیہ نگار کھتا ہے:

''مابعدجدیدید فکرین کاخیال ہے کہ ہماری طرح کے ایک غیر آفاقی اورغیر مرکزی ساج میں خود بخود مابعدجدید کی طرح کے روم کئی استبداد کا ستر داد، ساخت اور طرز کی وحدت کے روایتی سانچوں کی شکست وریخت اور منطق کی مرکزیت اورا س طرح کے دیگر مصنوعی طور پر مسلط کردہ نظاموں کواٹھا کر بچینک دینے کا ممل ۔''(155)

رتشكيل كےمباحث سے ہم جونكات اخذ كرسكتے ہيں وہ درج ذيل ہيں:

1۔ ہر ثقافت اورنسل کی اپنی سچائیاں اور اصول ہوتے ہیں اور مابعد جدیدیت؛ جدیدیت اور اس سے پہلے کی تمام روایات کور دکرنے اور نئے سرے سے تشکیل دینے کی داعی ہے۔''

- 2۔ متن کے بمشکل ہی وہ معنی قرار پاسکتے ہیں جو بظاہر دکھائی دیتے ہیں۔
- 3۔ کلا سیکی سر مایہ بشمول الہامی اور مذہبی مقدس متون؛ کی ردنشکیل کی جاسکتی ہے۔
- 4۔ رڈشکیل ایسی کسی بھی قتم کی تفہیم کو جارحانہ بتاتی ہے جواپنے اخذ کردہ، وضع کردہ یا خلق کردہ معنی کودوسروں پرعائد کرتی اوراپنے ہی معنی کو حتمی بھجھتی ہے۔
- 5۔ ردشکیل، معنی ہی نہیں سچائی پربھی سوالیہ نشان لگاتی ہے کہ کسی دعوے، عقیدے یاتھیوری کے بیچ کا پیۃ لگانے سے پہلے اس کی منشافہمی (Understanding) ضروری ہے۔ ردشکیل فکر چونکہ متن ہی نہیں ساری کا ئنات کوصدافت اور معنی سے خالی قرار دیتی ہے، اس لیے لفظ' قدر' بھی اس کے لیے ایک جزوزا کد کا تھم رکھتا ہے۔ رد تشکیل کا نظریہ ایسی تمام قدروں سے انکاری ہے۔ جوعرف عام اخلاقی ، ندہبی ، سیاسی ، جمالیاتی اور تعلیمی صیغوں سے متعلق بھی جاتی ہیں۔ انکار کے اس رویے کے پیش نظر بعض نقادوں کا خیال ہے کہ:

''انکاریت ایک ایسی وباہے جومغربی معاشرے میں تھوڑے تھوڑے وقفے سے اپناسراٹھاتی رہتی ہے اورمغربی معقولیت پیندی کی طویل روایت، سیاسی استقامت اوراخلاقی نفاست (?) کے تیسُ ایک چینج کا حکم رکھتی ہے۔'' (156)

ر تشکیل (Deconstruction) کے بارے میں اسلامی نقطہ نظر:

اسلام کے نقطۂ نظر سے ردنشکیل کانظریہ باطل اورانسانی معاشرے کوانتشار وخلفشار میں مبتلا کرنے والا ہے۔ آج کے دور کا انسان جب ہرگز شتہ نظام اور صداقت کو باطل قرار دے کرسچائی سےمحروم ہو چکا ہے۔ جو معنیٰ کی اہمیت سے انکاری ہے، وہ اندھیرے میں بھٹکتا ہواایک ایسااندھاہے جوتنگ پہاڑی راستے پر بےمہابا بھا گا چلا جارہا ہے اورجس کے انجام کے بارے میں پیشین گوئی کرنے کے لیے عقل افلاطون کی ضرورت نہیں۔ مابعد جدیدیت ، جدیدیت کے رد کے زعم میں ہرصداقت ، ہر مرکز ، ہر معنویت اور ہر روایت سے باغی ہے اور سائنس وتکنالوجی کے بے مثل انقلاب سے اس درجہ مرعوب ہے کہ اس کے شعور کی آئکھیں چندھیا گئی ہیں۔فکر انسانی کا یہ کیسامضحکہ خیز مقام آگیاہے کہ انسانی شعورا پنی ہی نسلوں کی تسلیم شدہ،صدیوں سے طے شدہ تھیوریز اورصداقتوں کے انہدام کے دریے ہے محض تبدیلی زماں کی وجہ ہے؟ حالانکہ قابل غور بات بیہ ہے کہ انسان کی اجتماعی زندگی میں جوبھی تبدیلی آرہی ہے وہ ذرائع اوروسائل کی دنیامیں ہے نہ کہ مقاصد اوراصول واخلاق کی دنیا میں! فنی ایجادات اور تکنیکی انکشافات انسان کے وسائل اورفطری قوتوں براس کے اختیار کوبڑھارہے ہیں۔ زمان ومکان کی رکاوٹیس دور ہور ہی ہیں،اورانسان کاافتدار بڑھ رہا ہے لیکن بیساری تبدیلی ذرائع ووسائل ہی کی حد تک ہے۔اس تبدیلی کا یہ ہرگز تقاضانہیں ہے کہ صدیوں سے طے شدہ اورانسانیت کی آ زمودہ صداقتوں کوڈھادیا جائے ،اصول اخلاق اورا قدار حیات کوبھی تبدیل کر دیا جائے۔اگر سپر سونک (Super Sonic) طیاروں اور جیٹ اور راکٹ کے استعال سے زمین وآسان کی وسعتیں سمٹ گئی ہیں،اگر میڈیا نے (بشمول انٹرنبیٹ) ہماری آنکھوں اور کانوں کی قدرت کوکائنات کی وسعتوں اور سمندروں کی پہنائیوں تک پہنچادیا ہے تواس کے بیمعنی کب ہیں کہ زنا جوکل تک برائی تھی آج مطلوب ہوجائے۔اگرتمام یاا کثر انسانی علم Digitalize ہوکر a click away (انگلی کی دوری یر) ہے تو خیروشر کے اصولوں کی صدافت برآخراس کا کیااثر پڑتا ہے؟ کنزیومرسوسائٹی کا آخریہ تقاضا کب ہے کہ دهو که د ہی اوراصولِ انصاف کو بھی بدل دیا جائے؟ پر وفیسرخور شیداحمر قم طراز ہیں:

''جوحضرات سطی نظرر کھتے ہیں وہ اس قتم کی باتیں کرتے ہیں کہ زمانی تغیرات، اصولوں میں ردوبدل کے مقتضی ہیں۔درحقیقت تمام ایجادات وانکشافات انسان کے لیے ہیں

نہ انسان ان کے لیے۔ یہ تو تیں جو انسان کو حاصل ہوئی ہیں اسی وقت نافع ہیں جب وہ اعلیٰ مقاصد کے تابع ہوں۔ مقاصد واصول کو ان کے مطابق نہیں بلکہ ان کو مقاصد واصول کے مطابق بہیں بلکہ ان کو مقاصد واصول کے مطابق بدلنا چاہیے۔ مقاصد اور اصولوں کی حیثیت تو ان معیارات کی ہے جن سے تکنیکی ترقیات کے مسن وقتح کو نایا جائے گا۔ اگر ان ترقیات کے باوجود انسان پریشان و مضطرب ہی رہتا ہے تو پھر ساری مادی ترقی ہے کا رہے۔

نہ کی ہے وجہ نظر کشی ، نہ کنول کے پھول میں تازگی فقط ایک دل کی شگفتگی سبب نشاط بہار ہے۔'(157)

انسانی حیات میں بیک وقت دائی اور تغیر پذیر دونوں طرح کے عناصر کارفر ما ہیں۔انسانی جسم کے اندر بھی ہر کھہ تبدیلیاں ہوتی رہتی ہیں۔ Biological Sciences ہمیں بتاتی ہیں کہ انسانی جسم کے خلیے (Cells) پرانے اور عمر رسیدہ ہوکر مردہ ہوجاتے ہیں اور ان کی جگہ لینے کے لیے نئے خلیے بنتے رہتے ہیں اور ایہ عمل ہر کخلہ جاری ہے۔ میڈیکل سائنس کی اصطلاح میں اس عمل کو خلیہ جاتے ہے۔ ایک بچکا جسم عمل ہر کخلہ جاری ہے۔ ایک جب کا جسم جوان ہونے تک مکمل طور پر (تخریب و تعمیر کے عمل سے گزرکر) بدل جاتا ہے۔ اس کے بعد بھی یہ سلسلہ جاری رہتا ہے تی کہ ایک خاص مدت میں ہر مرتبہ انسان کا جسم اپنے کو بالکل تبدیل کر کے ایک نیاجسم بن جاتا ہے لیکن اس تبدیلی میں بنیا دی فظام وہی رہتا ہے اور ہر شخص کی بنیا دی فقل اور اس کا شعور ، انا (Ego) غیر متبدل رہتی ہے لہذا تبدیلی میں بنیا دی نظام وہی رہتا ہے اور ہر شخص کی بنیا دی فقت معدوم نہیں ہوتی۔

مابعدجدیدیت سے پہلے جدیدیت کے بھی پچھالیے ہی دعوے تھے کہ ہر چیز میں تبدیلی اور نیا پن ہونا چاہیے اور قدیم روایات وضوالط کا انہوں نے بھی انکار کیا تھا۔ جدیدیت کے یہ دعاوی علامہ اقبالؓ کے سامنے بھی تھے اسی بنیا دیرانہوں نے کہا تھا:

انسانی فطرت، کا ئنات کے بنیادی قوانین اور ہدایت وضلالت کے ضابطہ میں کسی تغیر کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔اب ہم زیرغورمسکے کی مزید تحقیق قرآن وحدیث کی تعلیمات کی روشنی میں کرتے ہیں۔

اسلام خداکی ہدایت کا نام ہے جواس نے اپنے برگزیدہ انبیاء ورسل کے ذریعے انسان کی رہنمائی کے لیے وقاً فو قاً بھیجی ہے۔ تمام انبیاء کی بنیادی دعوت ایک ہی تھی اور ضابطۂ حیات کا نام اسلام ہی تھا۔ اور بیضا بطہ حیات کمل اور آخری شکل میں ہمیں محمدرسول الله صلی الله علیہ وسلم کے ذریعہ ملا۔ بیوہ ضابطہ حیات ہے جوعین فطرت کے اصولوں اور انسانی طبعیت کے مطابق ہے اور انسان اس کے ذریعہ سے دنیاوی اور اخروی دونوں کا میابیاں حاصل کرسکتا ہے۔ اس قانون کو انسان نے نہیں خدانے بنایا ہے اور غیر متبدل ہے:

"لاتبديل لكلمت اللف (159) (خداك احكام وفرامين بدل نهيس جات\_)

دوسرے مقام پرارشاد ہوا:''ف لسن تجد لسنت الله تبدیاًلا 160) (پستم خدا کے طریقے (فطری قوانین) میں تبدیلی نہ پاؤگے) قرآن کی بیآیات بالکل صاف اور واضح ہیں اور اس امر میں کوئی شک نہیں کہ خدا کا دین، خدا کی کائنات کے نظام کی طرح ہمیشہ ہمیشہ کے لیے ہے اور محض زمانے کی تبدیلی کی وجہ سے اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوسکتی۔

اس مسلے پر عقل سلیم کی روشی میں اگر غور کیا جائے تو فکر ونظر کا ہر پہلواس بات پر گواہی دیتا ہے کہ خدا کے قانون میں کسی تبدیلی کی نہ ضرورت ہے اور نہ گنجائش۔اوراس کی وجہ بھی بہت واضح ہے۔زمانے کی تبدیلی کا اثر ان نظریات وقوا نین اور تھیور برز پر پڑتا ہے جوانسان نے بنائی ہوں کیونکہ انسانی فکر زمان ومکان کی حدود میں مقید ہے۔ وہ ماضی ،حال اور مستقبل کے تمام حقائق سے آگاہ نہیں۔وہ ایک محدود بصیرت کے ساتھ آج آیک چیز کو تھے سمجھ کر پیش کرتی ہے مگر کل جب وہ حالات پیش آتے ہیں جن کا کوئی تصور پہلے نہ تھا تو وہ غلط ثابت ہوجاتی ہے۔اور ایسا بہت کم ہوا ہے کہ انسان کی پیش کردہ تھیور برزاور قوانین بعد والی نسلوں نے غلط ثابت نہ کیے ہوں۔لیکن اللہ تعالی اس کا نئات کا خالق اور مد برالا مر ہے، رب ہے، رازق ہے،عزیز ہے،لطیف ہے، جبیر ہے، ذوالقوۃ المتین ہے۔اس کا علم ہر شے پر محیط ہے۔ زمان ومکان کی قیود اس کے لیے کوئی معنی نہیں رکھتیں۔جوقانون ایسے حکیم اور والون العالمین کی طرف سے ہواس کا کسی ایک مخصوص زمانے کے ساتھ محدود ہوجانا کیسے ممکن ہے۔خدا کے علم اور قانون العالمین کی طرف سے ہواس کا کسی ایک مخصوص زمانے کے ساتھ محدود ہوجانا کیسے ممکن ہے۔خدا کے علم اور قانون کے لیے میمکن ہی جہیں ہے کہ وہ بھیشہ اتنا ہی تازہ در ہے گا جتنی صحیح بہار:

دوسری بات بیر کہ خدا کا بیر قانون بنیا دی طور پر ہدایت وضلالت کی حقیقت کو واضح کرتا ہے اوران اصولوں اوران اقد ارکو بیان کرتا ہے جن پر تغیرات عقل وشعور اور زمان ومکان ، تہذیبوں کے عروج وزوال کا کوئی اثر نہیں

ہوتا۔ یہ فطرت کا قانون ہے جوقائم اور مشحکم ہے۔

تیسری بات میر کہ قرآن وسنت اصولی رہنمائی فراہم کرتے ہیں۔انفرادی اوراجماعی زندگی کی بنیادیں فراہم کرتے ہیں۔انفرادی اوراجماعی زندگی کی بنیادیں فراہم کرتے ہیں اوران اساسی اداروں کوقائم کرتے ہیں جنہیں ہر زمانے میں متحرک (Functional) رہنا حاسیے۔

اسی لیقرآن نے دعویٰ کیا ہے جود نیا کی کسی فرہبی کتاب نے ہیں کیا:

'الیوم اکملت لکم دینکم واتممت علیکم نعمتی ورضیت لکم الا دین''(161)(آج میں نے تمہارے لیے دین کو کمل کر دیا اور تم پر اپنا انعام بھر پورکر دیا اور تمہارے لیے اسلام کے دین ہونے پر رضامند ہوگیا۔)

اسلام نے ختم نبوت کا نظرید دیا ہے یعنی یے عقیدہ کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعداب قیامت تک کوئی بی مبعوث نہیں ہوگا اور وجی کاسلسلہ ختم ہوگیا ہے اور اب قیامت تک قرآن ہی اللہ کی کتاب اور بنی نوع انسان کی ہدایت کا ذریعہ ہے، یہ اسلام کا بنیا دی نظریہ ہے۔ اس نظر بے کا دوسرامفہوم یہ ہے کہ اب زمانے میں کسی البی تبدیلی کا کوئی امکان نہیں ہے جو بنیا دی اصولوں میں کسی ترمیم کی متقاضی ہو۔ آنے والی ہرجدت کی نوعیت جزوی اور ذیلی ہوئی ہی ہوگی۔ اس لیے یہ کہنا کہ اب ہم جدیدیت کے عہد میں ہیں، اس لیے ماقبل جدیدیت کی ہر چز تبدیل ہوئی علی ہو ہے۔ یا یہ کہ اب ہم مابعد جدیدیت کے عہد میں ہیں اس لیے جدیدیت کی ہر جڑا اور تھیوری کی رد تشکیل ضروری ہے، ایک نہایت لغواور نا قابل تسلیم بات ہے۔ اگر ہر آنے والی نسل چیلی نسل کے ملمی سرمائے کے ساتھ یہی ''بت شکن' رویہ اپناتی رہے تو سوچے ہم علم کے ورثے کو خاک محفوظ کر سکیں گے! آنے والی نسلوں کو کیا منتقل کریں گے؟ تہذیب و تدن کا ارتقاء کیسے ہوگا؟ ان سوالوں کے جواب ابھی مابعد جدیدیت کے ذمہ ہیں۔

رد تشکیل کابید عوی بھی محل نظر ہے کہ ہر معنی کی تہہ میں مزید معنی ہوتے ہیں اور معنی در معنی کے اس نظریہ کورد کیا جانا چاہیے بلکہ معنی کورد معنی کی تھیوری میں بدلنا چاہیے۔ لیعنی دال (Signifier) اور مدلول (Signified) کا باہمی رشتہ ایسا پیچیدہ ہے کہ اس سے ایک متعین مفہوم اخذ کرنا ممکن ہی نہیں ہے۔ اسلامی تعلیمات کی روشنی میں یہ نقط منظر بالکل غلط اور خودر دشکیل کے حوالہ کیے جانے کے قابل ہے۔ دیکھیے! خالق کا کنات نے جب سب سے پہلے انسان سیدنا آدم علیہ السلام کو خلیق فر مایا تو انہیں:

"علم الاسماء كله والمرافرة (الله تعالى في آدم كوتمام نام سكھائے) نه صرف دال/مشار (Signified) بلكه مدلول/مشور (Signified) دونوں كاعلم ديا۔ حافظ ابن كثير اس آيت كى تفسير كے ذيل ميں

لکھتے ہیں:

'' آ دم علیہ السلام کوتمام نام بتائے لیعنی ان کی تمام اولاد کے علاوہ سب جانوروں، زمین،آ سمان، پہاڑ، تری، خشکی، گھوڑے، گدھے، برتن، چرند، فرشتے، تارے وغیرہ تمام چھوٹی بڑی چیزوں کے نام بتائے۔''(163)

اورعلامه سعديٌ مزيدوضاحت فرماتے ہيں:

الله تعالی نے آ دم علیہ السلام کوتمام چیز وں کے اساء اوران کے مسمیٰ کاعلم عطافر مایا۔ یعنی الفاظ اور معانی دنوں کاعلم سکھایا۔ یہاں تک کہ اسامیں سے مکبر اور مصغر کے مابین امتیاز کو بھی واضح کردیا۔''(164)

الله تعالی نے تمام مخلوقات حتی کے فرشتوں پر بھی انسان کوفضیلت عطافر مائی ہے۔انسان کوفرشتوں سے زائد جو چیز ودیعت کی گئی تھی۔ وہ تھی زمین کی اشیا کے نام، ان کے خواص، ان خواص کے ذریعے نامعلوم باتوں تک پہنچنے (تحقیق یا استنباط) کی قوت۔ یعنی انسان کواشیاء کاسر سری علم دیا گیا تھا۔ پھروہ تحقیق اور جبحو کے ذریعہ اس میں ازخود اضافہ کرسکتا ہے اور تاریخ بتاتی ہے کہ انسان نے ایسا کیا ہے جبی تو علوم میں ارتقابوا ہے۔لیمن اگر دال اور مدلول میں افتراق والتوا اور ردم معنی تسلیم کرلیا جائے تو آپ بتائے کہ فکر انسانی کسی ایک نقطے پر بھی متفق ہوسکے گئی جیتے تھی و تنقید کے نام پر بئی نئی نکتہ بنجیاں کی جائیں گی۔ اور ایسا ہوا ہے یہی وجہ ہے کہ سی بھی متن کو مغرب میں ایسا ہوا ہے یہی وجہ ہے کہ سی بھی متن کو مغرب میں ایسا ہوا ہے۔ تاریخی حقائق اور دلائل سے یہ بات تسلیم شدہ عب کہ خدا کا آخری کلام یعنی قرآن مجید غیر متبدل اور غیر محرف ہے۔اس کے الفاظ ومعانی بھی واضح اور بغیر آمیزش کے ہیں۔قرآن عرب قوم پر نازل ہوا تھا، ایسی قوم جوا سے علاوہ باقیوں کو تجمی یعنی گونگا ہجھتے تھے۔لیکن جب قرآن عرب نین میں نازل ہوا تو اسے میں کرکا مل انتقل اور باضمیر فور آائیان لے آئے اور بڑے بڑے یہ خرائے تسلیم کیا کہ قرآن کی زبان کی انسان کا کلام نہیں ہے۔قرآن کا اپنی زبان کے بارے میں دعوی ہے:

"هٰذالسان عربی مبین (165) (یقرآن توصاف عربی زبان میں ہے۔)

لینی قرآن ایسی صاف عربی زبان میں ہے جو وضاحت وبلاغت اوراعجاز بیان میں بے نظیر ہے۔ اور قرآن نے اپنے مخاطب عربوں کو کھول کھول کر حقائق واضح کردیئے ان فضیح وبلیغ عربیوں میں بھی الفاظ ومعانی کولے کرتناز عنہیں پیدا ہوا۔ بھی قرآن پر بیاعتراض نہیں کیا گیا کہ یہ جوالفاظ نازل ہوتے ہیں ہماری سمجھ سے بالا ہیں۔ دوسرے مقام پرارشاد ہوا:

"آلورا تبلك اليت المحتب المبين-انا انزلنه قراء ناعربيالعلكم تعقلو66) (يآيتي واضح كتاب كى بين ـ يقيناً ہم نے اس قرآن عربی كونازل كيا ہے تاكہ تم سمجھ سكو۔) آسانی كتابوں كے نزول كامقصد، لوگوں كى ہدايت ورہنمائی ہے اور يہ مقصداسى وقت حاصل ہوسكتا ہے جب وہ كتاب اس زبان ميں ہوجس كووہ سمجھ سكيں اس ليے ہرآسانی كتاب اس قومی زبان پرنازل ہوئی۔ جس قوم كی ہدايت كے ليے وہ اتاری گئ تھی۔ قرآن كريم كے مخاطب اول چونكہ عرب تھے۔ اس ليے قرآن بھی عربی زبان ميں نازل ہوا۔ علاوہ ازيس عربی زبان اپنی فصاحت و بلاغت، ایجاز واعجاز اور ادائے معانی كے لحاظ سے دنیا كی بہترین زبان ہے۔ حافظ ابن كثير كھتے ہیں:

''انـزل الـكتُـب بـاشـرف الـلغات على اشرف الرسل بسفارة اشرف الملائكه وكا ذالك في اشراف بقاع الارض وابتداء انزاله في اشرف شهور السنة وهورمضان فكمل مركسل السوجون، (167) (الله تعالى نے اشرف الكتب (قرآن) كواشرف اللغات (عربي) ميں اشرف المرسل (افتح العرب محمصلى الله عليه وسلم) پراشرف الملائكه (جرائيل) كه ذريع نازل فرمايا اور مكه جهال اس كا آغاز ہوا، دنيا كا اشرف ترين مقام ہے اور جس مہينے ميں اس كے نزول كى ابتدا ہوئى وہ بھى اشرف ترين مهينه (رمضان) ہے۔

لہذا قرآن کو بیجھے میں اس کے مخاطبین کو بھی البچھن پیش نہیں آئی کیونکہ بیصاف صاف اور کھول کھول کر اپنا پیغام بیان کرتا ہے۔اس کے دال اور مدلول میں بھی افتر اق والتوا کا مسّلہ نہیں بنا۔ چودہ صدیاں ہوگئ ہیں اس کے نزول کو نہ صحابہ میں اس کے اصول پر اختلاف نہ مابعد امت میں ۔مفسرین میں بھی اگر اختلاف ہے تو انسانی فہم وشعور کی رسائی کے قص اور کی کی وجہ سے ہے ور نہ اصولی اختلاف کہیں نہیں ہے۔

معنی کے عدم استحکام اورالفاظ کے باطنی معنی مراد لینا جس طرح کہ ردتھکیل کی تھیوری آج کہتی ہے تاریخ اسلام میں اس کاظہور پہلے بھی ہو چکا ہے۔ سوادِ اعظم، اہل السنّت والجماعة کے آئمہ مسلمین نے بڑی شدومد کے ساتھ باطنیوں کے ہر دعویٰ کور دکیا اور دلائل سے قرآن وحدیث کے ظاہری معنی ومفہوم کا دفاع کیا۔ یہ باطنی لوگ کون تھے اس بارے میں اردو دائر ہ معارفِ اسلامیہ سے ایک اقتباس پیش خدمت ہے:

''بإطنبیہ: (الف) اساعیلیوں (شیعہ فرقہ) کو بینام خصوصاً اس لیے دیا گیا کہ وہ قرآن مجیداوراحادیث کے ظاہری الفاظ کے باطنی معنوں پرزور دیتے تھے۔ (ب) عموماً اس کلمے کا اطلاق ہرایسے خص پر بھی ہوتا تھا جس پر بیدالزام ہو کہ وہ قرآن وحدیث میں لفظی معنوں کور داور باطنی معنوں کوقبول کرتا ہے۔ ....عقاید سے قطع نظران مصطلحات اور تصورات نے صوفی خیالات کی تمثیلات پر بہت اثر ڈالا۔ اس قسم کی تاویل نے جو مختلف صورتیں

بدلیں اس کا خاص اثر سنیّوں پریہ ہوا کہ وہ ہر تیم کی تمثیلی تا ویل کومشکوک سمجھنے گئے۔ چنانچے امام غزالیؒ نے اپنی کتاب القسطاس المستقیم، میں عام تاویل کی قانونی حد بندی کے تجزیے میں اساعیلی باطنیہ کے خیالات سے مختلف راستہ اختیار کیا ہے۔

بعد کے سنّی مصنّفین نے باطنیہ کی اصطلاح کو مخالفانہ طور پران مصنفین کے لیے استعال کیا ہے جو ظاہری معنوں کی تر دید میں باطنی معنوں کی کلی حمایت پر بہت زور دیتے ہیں، چنا نچہ امام ابن تیمیّہ نے اس اصطلاح کونہ صرف باطنی شیعوں کے لیے استعال کیا بلکہ اس میں انہوں نے صوفیوں کو بھی شامل کرلیا۔ صوفیوں کی رائے میں قرآن مجید کے بہت وسیع باطنی معنی ہیں، جن کی شرح غور وخوش کرنے والے پرواہوتی ہے۔'(168)

معذرت خواہ ہوں کہ ایک طویل اقتبا س نقل کرنا پڑالیکن باطنیہ کے در تشکیل کے نظریہ کی وضاحت کے لیے ضروری تھا۔ باطنیہ کے مقابلہ میں اہل السنّت والجماعت کا وہ گروہ جوقر آن وصدیث کے ظاہری معنی مراد لینے کا قائل تھا، ظاہر یہ کہلا یا۔ ظاہر یہ اور باطنیہ کی ان بحثوں میں جو دورحاضر کی ردشکیل کی بحثوں کی مماثل ہیں گیارویں صدی کے اندلی علا میں ظاہر یہ کا برا الجماعی اللہ علیہ ہوگے باطنیہ کی گیارویں صدی کے اندلی علا میں ظاہر یہ کا برا الجماعی اللہ علیہ وسلم پروتی اللہ کا نزول ایک بے مثل تاریخی حقیقت ہے، بخلاف انجیل یا کسی دوسر صحیفه کہ نہ بیہ کے، چنا نچہ کلام اللہ سے وہی معنی مراد لیے جاسمتے ہیں، جوازرو کے دین اور ازرو کے تاریخ (حدیث وسیرت) اور ازرو کے صورتحال مخصوص کردیے گئے ہیں۔ اس وقت جوازرو کے دین اور ازرو کے تاریخ (حدیث وسیرت) اور ازرو کے صورتحال مخصوص کردیے گئے ہیں۔ اس وقت کے لیے آنے والے زمانوں کے لیے، ہمیشہ کے لیے اور ان میں کوئی تغیر وتبدل نہیں ہوسکتا۔ علا نے ظاہر یہ میں نحوی بھی حضور مانوں کے لیے، ہمیشہ کے لیے اور ان میں کوئی تغیر وتبدل نہیں ہوسکتا۔ علا نے ظاہر یہ میں نحوی بھی تضاور ماہرین لسان ولغت بھی لیکن سے متان مقدسہ کی قر اُن میں میں کہ کر کسی بھی رمزیہ یا بطنی کا نہوں کے طاہر یہ میں ابن جزم اور ان کے بعض معاصرین کا خصوصیت میں بیٹ کر آتا ہوان کے نظریہ میں ابن جو کہ اور ان کے بعض معاصرین کا خصوصیت نے اپنی کتاب میں بحث کی ہے، اور ظاہر یہ وباطنیہ کی ان بحثوں کو دورحاضر کی رد شکیلی اور لسانی بحثوں کے مماثل نے اپنی کتاب میں بحث کی ہے، اور ظاہر یہ وباطنیہ کی ان بحثوں کو دورحاضر کی رد شکیلی اور لسانی بحثوں کے مماثل قرار دیا ہے۔ ایڈورڈ گہتا ہے:

"During the eleventh century in Andalusia, there existed a remarkably sophisticated and unexpectedly prophetic school of Islamic philosophic grammarians, whose polemics anticipate twentieth century Debates between

**€210** 

structuralists and generative grammarians, between Descriptivists and behaviorists, Nor is this all. One small group of these Andalusian linguists directed its energies against tendencies amongest rival linguists to turn the question of meaning in language. into esoteric and allegorical exercises. Among the group were three linguists and theoretical grammarians, Ibn Hazm, Ibn Jinni, and Ibn Mada, Algurtoli, all of whom worked in cordoba during the eleventh century, all belonging to the zahirite school, all antagonists of the batinist school. Batinists held that meaning in language is concealed within the words; meaning is therefore available only as the result of an Inward-tending exegesis, The zahirites their name derives from the arbic word for clear, apparent, and phenomenal, batin connote internal argued that words had only a surface meaning, one that was anchored to a particular usage, circumstance, historical and religious situation....Since the Koran is the result of a unique event, the literal "Descent" into worldliness of a text, as well as its language and form are then to be viewed as stable and complete. More over, the language of the text is Arbic, which therefore becomes a privileged language, and its vessel is the prophet( or messenger), Mohammad, similarly privileged. Such a text can be regarded as having an absolutely defined origin and consequently cannot be refered back to any

#### **€211≽**

particular interpreter or interpretation, although this is clearly what the Batinites tried to...."(169)

ایڈورڈ نے اپنی کتاب میں اگر چہ ظاہر یہ اور باطنیہ کی بحث کوسوسیر اور چومسکی کے مویدین کے مباحث سے مماثل قرار دیا ہے۔ لیکن تاریخ اسلام میں بھی باطنیہ کے نقط ُ نظر کو پذیرائی نہیں مل سکی۔ اگر چہ امت مسلمہ میں ایک قابل ذکر تعدا داہل تشیع کی بھی ہے لیکن شیعوں میں بھی باطنیہ ایک قلیل فرقہ ہی ہے جس کے پیرو کار ہر دور میں اقلیت میں رہے ہیں۔ لیکن اس افسوسنا کے حقیقت کوشلیم کرنے میں ہمیں کوئی باک نہیں کہ باطنیوں کے نقط ُ نظر کا اثر سنّی مسلمان صوفیا اور فلا سفہ کے افکار پر ملتا ہے لیکن سنیوں میں بھی اہل حدیث (محدثین) اور فقہا کے گروہ نے صوفیا کے باطنی فکار کو بھی درخورا عتنا نہیں سمجھا۔

ہم اس مقام پر اپنی بحث کوسمٹتے ہوئے عرض کرتے ہیں کہ شریعتِ اسلامیہ کی تعلیمات صاف ستھری ، واضح اور بجی سے پاک ہیں جن میں کسی شک وشبہ کی گنجائش نہیں ہے۔ اسلامی تعلیمات نے ایسا کوئی چور درواز ہ نہیں چھوڑا جس کی آڑ لے کوئی متونِ شریعہ (قر آن وحدیث) کی من مانی تاویلات کرتار ہے اور امت اسے قبول کرلے۔ کسی مفکریا'' بزرگ صالح'' کے گمراہ اور' ضال مضل' ہونے کے لیے بہی کافی ہے کہ وہ دین میں کسی ایسے طریقے کی طرف وعوت دے جس پر اسلاف امت اور خیرالقرون سے مثال نہ پیش کی جاسکے۔ کیونکہ شریعت اسلامیہ کی را تیں بھی دن کی طرح روشن ہیں۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشادگرامی ہے:

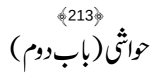
"عن ابى الدرداء قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لقد تركتكم على مثل البيضاء ليلها ونهارهاسواء قال ابودرداء صدق، والله، رسول الله صلى الله على مثل البيضاء ليلها ونهاره سواء "(170)

(ابودرداءرضی اللہ عنہ سے روایت ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا: بےشک میں نے تم کوایسی شریعت پر چھوڑا ہے کہ رات بھی اس کے دن کی طرح روشن ہے۔ کہا ابودرداء نے کہ سے فر مایا اللہ کے رسول نے ، خدا کی شم! آپ نے ہم کوایسی ہی شریعت پر چھوڑا ہے جس کی رات بھی دن کی طرح روشن ہے۔)
مرادیہ ہے کہ ایسی شریعت ہے جس کے احکام نہایت صاف اور واضح ہیں۔ جن پر عمل کرنا نہایت آسان ہے۔ فلسفیا نہ موشکا فیاں نہیں ہیں۔ ایسی شریعت ہے کہ اس میں غوامض اور رموز و مغلوطات اور چیستا نیں نہیں ہیں کہ سی کے فہم وادراک میں نہ آسکیں۔ اور نہ احکام ایسے شدید ہیں کہ اس پڑمل نہ ہو سکے۔

**€212**﴾

آخر میں ہم رد شکیل سے سوال پوچھتے ہیں جن کے جواب فراہم کرنااس کے ذمہ باقی اور واجب ہیں کہ:
کیا واقعی اس کا مقصد ہراس روایت کو ہس نہس کرنا ہے۔ جوصد یوں سے نکھرتی ،سنورتی اور نتقل ہوتی چلی آئی ہے
یااس تنظیم ہی کی مخالفت اس کے قصد میں شامل ہے جوانسانوں کو یک جہتی کے ساتھ زندگی بسر کرنے کے بلند کوش
مقصد پر استوار ہے؟ کیار د تشکیل کے پاس اس شک کا کوئی تدارک ہے کہ:

ر تشکیل نے تر دیدوتشکیک وتخ یب کے علم وفکر کی اشاعت کے لیے زمین تیار کی ہے جودانشورانہ منظرنا ہے میں ایک ایسے مہلک کیڑے کی طرح ہے جونبا تات کو اندراور باہر دوطرف سے کھو کھلا اور چھلنی کر دیتا ہے۔



- (1) Retrieved from Http:www.wikipedia. org.
- (2) www.askoxford.com/concise-oed/post modernism.
- (3) Merriam-webster's definition of postmodernism(online).
- (4) Ruth Reichl, cook's (November 1989); American Heritage Dictionary's definition of the postmodern.
- (5) The Hutchinson Dictionary of Ideas (1994); Helicon publishing Ltd. oxford.
- (6) Cuddon J.a, The Penguin Dictionary of Literary Terms and Literary Theory, Penguin Books London 1991,p.732.
- (7) www. pbs, org/faithandreason/ post m-body. html
- (8) Lyotard, Jean-Francois (1993) The Postmodern Condition: A Report on knowledge: (Translation from the french by Geoff Bennington and Brian Massumi) Minneapolis: university of Minnesota press.pp.15-23.

(9) براؤنی حرکت: سکاٹش ماہر نباتات رابرٹ براؤن (Brown Robert 1773-1858) جنہوں نے ایٹوں اور مالی کے براؤن (Brown Robert 1773-1858) جنہوں نے ایٹوں اور مالی کے براؤن کی حرکت کہاجاتا کے بام پر بے ترتیب اور بے مقصد حرکت کو براؤنی حرکت کہاجاتا ہے اس کا ماڈل کچھاس طرح ہے:

 $(10) \, \underline{www.gseis\text{-}ucla.edu/courses/ed2539/GLOBE}.$ 

(14)www. Wikipedia.org.

Bauman, Zygmunt (2000), liquid Modernity, combridge: Polity Press. (13)Lyotard, J-F. (1993) The Postmodern condition: A Report on knowledge, Ibid, p 24

#### **{214**}

- (15) The Postmodern Turn, Essays in postmodern Theory and culture, Ohio university press, (1987). p12
- (16) ThompsonJ-M. Post-Modernism, The Hibbert Journal, Vol. xii No.4 July 1994 p 33.
- (17) www. wikipedia. org
- (18) Ibid
- (19) Ibid
- (20) Encyclopedia Britanica. 1991:
- (21) www. wikipedia.org quoted from walter Truett Anderson (1996) the Fontana postmodernism Reader
- (22) Lyotard, J.F. (1993) The Postmodern condition: A Report on knowledge Ibid, p19
- (23) Lyotard J-F (1993) The Postmodern condition: A Report on Knowledge Ibid. p24.

(25) ايضاً

(26) الضاً ص 533

(27) Novak philip, The vision of Nietzsche, Element, Brisbane (1996) p.108

(30) Encarta. msn. com.

(32) الضاً من 327

(34)http:www.colorado.edu/English

**€215**﴾

(35) Ibid

- (37)Akbar S. Ahmad (1992), Postmodernism and Islam, Predicament and Promise Routledge, P.10
- (38) Encyclopedia of cultural Anthroplogy p.994

(40) ايضاً من 40

(41) الضاً ، ص 43

(42) Jencks, charles (1993) Postmodern Architecture, London p.319

Postmodernism (43) پشت کے لیے دکھتے: Postmodernism بیالی بحث کے لیے دکھتے:

knowledge, Sheriden smith, A.M. (trans) London, Tavistock.

(44) Harvey, David (1998) The Idea of the Postmodern, Oxford: Blackwell p. 124(45) Ibid p.126

(48) مابعد جدیدیت کے مفکرین کے خیالات کے ساتھان کی سیرت اس لیے بیان کررہا ہوں تا کہ ہمیں معلوم ہو سکے کہ قول وفعل کے لوا سے بیامان وقت کیا تھے Non-Monogamous Partnership مغرب میں شادی کا ایسا تصور ہے جس میں مردوعورت میاں بیوی کی طرح رہتے ہیں بغیر کا e d l o c k کے۔ اور مرد جتنی عورتوں سے چاہے منہ کالا کرتا کو اعتراض نہیں ہوتا۔ اس طرح عورت جتنے مردوں سے چاہے تذکیل کرواتی پھرے مرداعتراض نہیں کرسکتا، اس بات سے کسی کو کو نی خرض نہیں ہوتی کہ کس کی کو کھ میں کس کا نطفہ بل رہا ہے۔ یہ ہے مابعد جدیدیت!

- (49) Foucault Michel (1980) what is An Author? Sheriden Smith, A.M. (trans) London: Tavistock.
- (50) The Hutchinson Dictionary of Ideas, (1994) Helicon p.211 publishing Ltd. Oxford p.49

www.KitaboSunnat.com

**€216** 

(51) وماب اشرفی ، مابعد جدیدیت مضمرات وممکنات ،ایضاً ،ص90

(52) نظام صديقي ،ار دو ما بعد جديديت يرم كالمه ، اختر مطبوعات كراجي 1999 ء ،ص 402

(53) نارنگ، گوپی چند، ساختیات، پس ساختیات اور مشرقی شعریات، ایضاً م 524

(54) وماب اشرفی، مابعد جدیدیت مضمرات وممکنات، ایضاً عقبی سرورق

(55) The Hutchinsom Dictionary of Ideas, Ibid, p.442

Anderson, Walter Truett (1995) The Truth About Truth: De-Confusing and Re-constructing the Postmodern world. New York Penguin pp.239-44

- (58) www. Wikipedia, org/wiki/Metanarrative.
- (59) Lyotard, J-F (1993), The Postmodern Condition; Ibid pp.22-25
- (60) Ibid

- (62) Harvey David (1993), The Idea of the postmodern, oxford: Blackwell p.124
- (63) Ibid p.128
- (64) Callinicos, Alex(1991), Against Postmodernism: A Marxist critique Cambridge: polity press, p.289
- (65) Habermas, Jurgen,(1993) Modernity versus Postmodernity, cambridge: Polity press p.314
- (66) www.Pbs.org/faith and reason/ gengloss/ postm-body.html
- (67) www. wikipedia.org/wiki/Metanarrative
- (68) Stephens, John (1998), Retelling Stories, Framing Culture: Traditional story and Metanarratives in children's Literature ISBN 0-8153-1298-9

- (69) Lyotard, J-F(1993) Introduction: The Postmodern Condition; Ibid, p.21
- (70) www. wikipedia.org/wiki/Metanarrative
- (71) www. Pbs. org/faith and reason/gengloss/postm-body. html
- (72) Lyotard, J-F (1993) Ibid, p.16
- (73) Hans Bertens (1995), The Idea of the Postmodern: A History, Routledge. p.124
- (74) www. pbs. org/faith and reason/gengloss/postm-body. html
- (75) Novak, philip, (1996) The vision of Nietzsche, Element, Brisbane, p.74 (76) ڈرییر، ڈاکٹر جان ولیم، معرکهٔ مٰدہب وسائنس، الفیصل ناشران کتب لا ہور، 2004ء، ص 315
- (77) Vaclav Havel, The Need for Transcedence in the Postmodern world, Philadelphia, July 94. Retrieved from www. wikipedia. org
- (78) Josh McDowell&Bob Hostetler (1998) The New Tolerance, carol stream p.208
- (79) Umberto Eco, Retrieved from www. wikipedia, org.

(86) البقره:164

**€218** 

(90)البقره:231

(91) آل عمران:48

(92) عطيه، ڈاکٹر جمال الدین، النظریۃ العامۃ للشریعۃ الاسلامیۃ (شریعت اسلامی کاعمومی تصور،مترجم: مولا نا حبیب الرحمٰن) شریعہ اکیڈمی جامعہ اسلامیہ العالمیہ اسلام آباد، 2002ء، ص34

(93) غزالی، ابوحا مدمحمہ بن محمہ بن احمر، تہافة الفلاسفه (تقتریم مولا نامحمر حنیف ندوی )ادارہ ثقافت اسلامیہ لا ہور، 1995ء، ص78

(94) اس موضوع پرامام غزالی نے جو بحث کی ہے اس کے لیے ملاحظہ فرمایئے: /www.ghazali. org/site/dissert

(95) Ibid

(96) مودودی،مولا ناسیدابوالاعلی، دین حق،مرکزی مکتبه اسلامی پبلشرزنی د بلی، 2007ء،ص 22

(97) اقبال،علامه دُّا كُتْرِسرمُحه،ضربِكليم دركليات اقبال (اردو) شَيْخ غلام على ايندُ سنز لا مهور 1986ء،ص 38.500

(98) آلعمران:5

(99)البقره:255

(100) آلعمران:159

(101) مباركپوري صفى الرحمٰن ،الرحيق المحتوم ،المكتبة السَّلفيدلا مور ، 2000 ء ،ص 288

(102) ولى الله، امام علامه الشيخ الهنداحه د ملوى، حجة الله البالغه، قديمي كتب خانه كراجي، سن ، ج 1، ص 295

(103) ندوى،علامەسىدسلىمان،سىرت النبى الفيصل ناشران كتب لا مور، 1991ء، ج4،ص84

(104) The Hutchinson Dictionary of Ideas, Ibid p.340

(105) كرش جى مهاراج، شرى مد بھگوت گيتا (مترجم اردو؛ خواجه دل محمدايم اے فيلو پنجاب يو نيورسٹى لا ہور ) خواجه بك ڈيوموہن

لال رودٌ لا مور، 1945ء ، ادھيائے 10,16 ، اشلوك 61-18

(106) ڈریپر، ڈاکٹر جان ولیم ،معر کهٔ فدہب وسائنس،ایضاً،ص98,130

(107) J.R.Firth, (1945) Techniques of Semantics, London, p.86

(108) حسيني، سيد سعادت الله، ما بعد جديديت كاچينخ اور اسلام، ايضاً، ص70

(109) www.Wikipedia, org/wiki/Hyperreality

(110) Jean Baudrillard (1988), Simulacra and simulations; in selected writings,

#### **€219**

Mark Poster, ed. Stanford: Stanford University Press p.184

- (111) Umberto Eco (1986), Travels in Hyperreality, New york, Harcourt Brace Jovanovich, p.43
- (112) John Tiffin (2001), Hyperreality: paradigm for the third Millennium, New york, Routledge, p.30
- (113) Ibid p.83
- (114) www. wikipedia.org/wiki/Hyperreality
- (115) Jean Baudrillard (1988), Simulacra and simulations; Ibid. P.168.
  - (116) آل عمران:83
    - (117) الرعد:15
    - (118) الملك: 2-5
  - (119) السعدى، فضيلة الشيخ عبدالرحمٰن بن ناصر ، تفسير السعدى، دار السلام لا بهور، 2007ء، ج36، ص806
    - (120) الكيف: 103-104
    - (121) مودودي، سيدابوالاعلى ، تفهيم القرآن ، اداره ترجمان القرآن لا مور، 1991ء، ج3، ص49
      - (122) الفرقان: 43
        - (123) الحاثيه: 23
        - (124) الكهف: 28
      - (125) القصص: 50
      - (126) مسلم بن الحجاج القشيري، الجامع الحيح ، كتاب الإيمان، الحديث 102 ايضاً
  - (127) الصنعاني، الشيخ محمد بن اساعيل، الامير اليميني، سبل السلام شرح بلوغ المرام دار المعرفيه بيروت، 2001ء، ج3، ص45
    - (128) ابن ماجه، ابوعبدالله محمر بن يزيد،السنن، كتاب التجارت،الحديث 2194، مكتبه قد وسيه لا مور 2005ء، ج7،ص85
      - (129) جانباز ،الشيخ مجمعاليُّ، انجاز الحاجة شرح سنن ابن ماجه،المكتبة القدوسيدلا مهور، 2005ء، ج7،ص85
        - (130) محمر قطب، اسلام كانظام تربيت، اسلامك پېليكيشنز لمثيدٌ لا بهور، 1986ء، ص 325
          - (131) الصّابُ ص 331

**{220**}

(132) آل عمران: 185

(133) مودودي، سيدابوالاعلى تفهيم القرآن ، الصّاح 4، ص 318

(134) الحديد:20

Barth, 206 پی چند، ترقی پیندی، جدیدیت، مابعدجدیدیت، سنگ میل پبلی کیشنز لا ہور 2006ء،ص 206

پ Roland, Pleasure of Text بحواله اس بے ہودہ عبارت کا ترجمہ کرنے سے میری پیشانی عرق آلود ہوجاتی ہے۔ گوپی چند نارنگ جبیبا''روشن خیال''ہندو بھی کہتا ہے: اس کالفظی ترجمہ مشکل ہے۔

(136)البقره:268

(137) الدخان: 38-39

(138) آل عمران: 190-191

(139) Iqbal, Allama Muhammad, (1989) The Reconstruction of Religious Thought in Islam, Iqbal Academy Pakistan Lahore p.7

(141) Collins, Jim, (1989) uncommon cultures: Popular culture and Postmodernism, Routledg, p.189

(142) Ibid. 191

(144) Klags, Mary, (2007), Literary Theory: A Guide for the perplexed, continuum press, p.432

(146) الضاً من 26

(147) The Hutchinson Dic. of Ideas Ibid p.139

(148) Dewy John (1985) Hegel (ed. Michel Inwood) London oxford Press, p.187

(150) Encyclopedia of Cultural Anthropology (1984) Editor David Levinson,

**€221** ≽

Melvin Ember, New York, Henry Halt&Comapny, p.994

- (152) Shannon weiss (2007) Postmodernism and its critics, university of Alabama press, p.432
- (153) Ibid p.429
- (154) www.wikipedia. org/Deconstruction
- (155) Charles upton (2001) The system of Antichrist Truth & Falshood in

Postmodernism&the New Age, Sophia: Perennis p.45

(169) Said, Edward w.(1983), The world, the Text, And the critic, Faber and Faber, London, p.36-37

**€222** ﴾

# فصل اول

### ما بعد جدیدیت کے اثر ات الف۔اسلامی معاشرہ کے تناظر میں

عہد حاضر کا ایک اہم عالمی مسکداس دور کے انسان کی بے بسی ، بہائی اور بے قراری کا ہے۔ حیرت انگیز بات بیہ ہے کہ سر مایہ داری سوشلزم، کمیوزم اور ماڈر رزم جو کہ 'لبرل ازم' (Liberalism) کے مختلف مظاہر ہیں۔انسانی معاشروں کو کیف وسرور،سکون واطمینان،لذت ومسرت مہیا کرنے کے عظیم الثان دعووں کے ساتھ آئے تھے مگرانسانیت نے سب سے زیادہ دکھ تہذیب نو کے انہی دعویداروں کے ہاتھوں اٹھائے ۔فطرت پرسی، انسان پرستی نفس پرستی،قوم پرستی،وطن پرستی، مادہ پرستی،شہوت پرستی اور دنیا پرستی کے بیملم بردار جو''خالق کی موت'' کا علان کررہے تھے اور اس کا ئنات میں انسان کی الوہیت اور منصب خدائی پر فائز ہونے کا فرمان جاری کر چکے تھے۔ان خدادشمن تہذیبوں کے عروج کے دور میں دنیانے اتنی بڑی تعداد میں انسانوں کاوحشیا نیڈل عام دیکھا جس کی نظیر پوری تاریخ انسانی میں نہیں ملتی ۔جدیدیت/ ماڈرنزم کے خدا بننے سے پہلے اس زمین پر مذہب اوراہل ند ہب کی حکمرانی تھی (وہ حکمرانی صحیح تھی یاغلط) مگر تاریخ صاف بتاتی ہے کہ مذہبی حکمرانی کے عہد میں انسانیت نے وہ مظالم،مصائب اورد کھ بھی نہیں دیکھے جوان جدیدیوں کے عروج کے بعدانسانیت کا مقدر کھہرے۔ پہلی اور دوسری جنگ عظیم میں اور پھر مابعد جدیدیت کے عہد میں ویت نام، بوسنیا،عراق ،فلسطین،کوسووا اورا فغانستان تک، جتنے لوگ مارے گئے ان کی کل تعداد دنیا کی ساڑھے سات ہزار سال کی تاریخ میں تمام لڑی جانے والی جنگوں کے کل مقتولین سے ہزاروں گنازیادہ ہے۔ یعنی تقریباً صرف ساڑھے تین سوسال میں ایک ارب بچھیتر کروڑ انسان جدیدیت اور مابعد جدیت کے ہاتھوں قتل ہوئے۔ مائیکل مین کی کتاب The Dark Side of Democracyاس وحشانہ جمہوری سفاک تاریخ کے خونی چبرے سے نقاب اٹھاتی ہے۔(1) انسانوں کافتل ایک المیہ ہے لیکن جدیدیت اور پھر مابعد جدیدیت نے انسانی فطرت، روح اورفکر صحیح، انسانی رشتوں، فطری اداروں، فطری جذبات/تعلقات کوجس طرح مسنح کیاہےوہ عہدِ حاضراور کمچہ موجود کاسب سے بڑامسکہ ہے۔ بیسویں صدی ایک طرف بے خدافلسفوں کے درمیان کش مکش اور دوسری طرف پورپی قوموں کے درمیان تجارتی ومعاشی رقابت کی بنایر خون ریز تصادم کی صدی تھی۔اس سے ماقبل انیسویں صدی میں تر گنیف

(One نے عدمیت (Nihilism) نے عدمیت (Turgenev 1883) (زندگی، ایک بے معنی اور محض وجودی چیز ہے یا (who approves of nothing کے نظریے کو بڑے دعوے سے پھیلانے کی کوشش کی تھی۔ گزشتہ دوصد یوں میں''جواب دہی کے تصور سے بالا''انسان کی مزعومہ سوچ کا سرچشمہ اسی فکر سے پھوٹنا ہے۔ مابعد جدیدیت کے فروغ،سر مایہ دارانہ نظام معیشت اور کنزیوم کلچر کے رحجان کے نتیجے میں بظاہر معیار زندگی بڑھ رہاہے ، تنخوا ہیں بڑھ رہی ہیں۔لیکن اصلاً لوگوں کی قوت خرید ختم ہوکررہ گئی ہے۔ بڑے بڑے شہروں میں کبوتروں کے ڈربوں جیسے گھر لاکھوں رویے میں فروخت ہورہے ہیں۔ دنیا کی تاریخ میں ایسا کبھی نہیں ہوا کہ رہنے کا گھر انسان کی قوت خرید سے باہر ہوجائے۔ بیسر مایہ دارانہ نظام کا کمال ہے جب مکان خریدنے کی قوت نچوڑ کرختم کر دی گئی تو سر مایہ داری ،اسلامی بنکاری کی چھتری تلے یا کریڈٹ کارڈ کے ذریعے سودیر گھروں کی خریداری کے خوبصورت منصوبے پیش کررہی ہے۔ تا کہلوگوں کی کمائی کا آخری قطرہ بھی نچوڑ لیاجائے۔ مابعد جدیدیت کاعفریت،سر مایہ کاری، جدید سائنس اور تکنالوجی کے ذریعے ارض وساء میں محورقص ہے۔ زندگی!مشکل سے مشکل اورمہنگی سے مہنگی اورمحض خواب وخیال ہوتی جارہی ہے۔ ضروریات زندگی پورا کرناعام آدمی کے لیے محال ہوگیاہے۔ مابعدجدیدیت قدیم اجتماعیّتوں کوختم کررہی ہے۔شہروں کی طرف بے تحاشانقل مکانی، برادری، قبیلے، خاندان کاانہدام، رشتوں کی یا مالی، بےاطمیناً نی، دہشت گر دی، بے سی، بے سی، بیتھر دل، بنجر آئکھیں،خلاؤں میں گھورتے ہوئے زرد چیرے، ستقبل سے مایویں، حالات سے ناامید،ٹھکرائے ہوئے لوگ قدم پراینانو حہ پڑھنے کی صلاحت بھی کھو چکے ہیں۔

مابعد جدید دور کاانسان کس طرح محض اپنی ہی عافیت چاہتے ہوئے خودغرضی اور بے حسی کے کمبل تلے دبک کرجی رہاہے ،اختر الایمان کی ایک نظم''شیشنے کا آدمی'' طنزیہا نداز میں اس کا نقشہ یوں کھینچی ہے :

اٹھاؤ ہاتھ کہ دستِ دعابلند کریں ہوا ماری عمرکااک اوردن تمام ہوا خداکاشکر بجالائیں آج کے دن بھی نہ کوئی واقعہ گزرانہ ایباکام ہوا زبان سے کلمہ حق راست کچھ کہاجاتا ضمیر جاگتا اور اپناامتحال ہوتا خداکاشکر بحالائیں آج کے دن بھی خداکاشکر بحالائیں آج کے دن بھی

اسی طرح سے کٹا، منہ اندھیرے اٹھ بیٹے پیالی جائے کی پی، خبریں دیکھیں، ناشتہ پر شبوت بٹھے بصیرت کا اپنی دیتے رہے بخیروخوبی بلیٹ آئے جیسے شام ہوئی اورا گلے روز کا موہوم خوف دل میں لیے ڈرے ڈرے ڈرے سے ذرابال پڑنہ جائے کہیں لیے دیے یونہی بستر میں جاکے لیٹ گئے! (2)

مابعد جدید معاشروں (بشمول تیسری دنیا اور مسلم معاشروں کے) کی حالت بھی عجیب سے عجیب اورالمناک ترین ہوتی جارہی ہے۔احساسات وجذبات کیلے جارہے ہیں۔مشینیں اورآلات،مروت ومحبت اور وضعداری کودھویں کے مرغولوں میں شحلیل کررہے ہیں تعیشات کے حصول کی دوڑ نے لوگوں کی تحویل سے رہے سے ا ثاثے بھی نکال لیے ہیں۔معیار زندگی کا خمار صدیوں/نسلوں کی بچتوں کونگل رہاہے۔زندگی بیار کی رات ہوگئی ہے جسے کا ٹنامشکل اور بسر کرنااس سے بھی مشکل ہو گیا ہے۔سادگی ، ہر جگہ سے رخصت ہوگئی ہے۔نہ و فاہے نہ محبت ہرایک کمار ہاہے، کماناہی مقصود زندگی ہے، رشتے ٹوٹ رہے ہیں، تکنالوجی کے ڈھالے ہوئے آلات ماں باپ اوردیگر رشتوں کامتبادل (نغم البدل نہیں) بن گئے ہیں۔میل جول اورملاقاتیں مہنگائی نے ناممکن بنادی ہیں۔سواری اور مکان کے بغیر شہروں میں زندگی بسر کرنا محال ہے جھونپر ٹیاں بھی لاکھوں رویے میں بک رہی ہیں۔ فرصت عنقاہے،مصروفیت کا بیرعالم ہے کہ فر دخود اپنے آپ سے عدم ملا قات کا شاکی ہے۔ نہ تو بہ کی فرصت نہ گناہگارزندگی بسر کرنے پرخلش ۔رزق کے وسلے سر مایہ دارانہ نظام کم کرر ہاہے لیکن خواہشات وجذبات بھڑ کانے اور بڑھانے کے ایسے ایسے طریقے، وسلے، سلیقے اور قرینے ایجاد کرر ہاہے کہ عقل دنگ ہے۔ آج کے دور کا میڈیا دجّال سے بڑھ کر powerful ہے۔لوگ اشتہارات کی چکا چوند کواصل زندگی سمجھ کراس میں گم ہیں۔ بچوں کی معصومیت،میڈیانے چھین لی ہے۔اب وہ اسی طرح کی باتیں کرتے ہیں جس طرح بروی عمر کے لوگ محوکلام ہوتے ہیں۔غنڈے موالی کی زبان شرفا کے بچوں نے اپنالی ہے۔ Red Light Area culture سے واقفیت شرفا کی بچیوں کوبھی ہے۔معصومیت اور سادگی کا قبل کتنی پر کاری،عیاری اور شاطری سے کیا گیا ہے اس کاہمیں اندازہ ہی نہیں ۔لوگ ہنس ہنس کر دوسروں کو بتاتے ہیں کہ ہمارا بچہاتنی سی عمر میں اتنی بڑی بڑی باتیں کرتا ہے،انگور بننے سے پہلے منقی بننے کی کوشش تہذیب کے لیے خودکشی کے سواکیا ہے؟ تصنع اور مطالبات کی فہرست نے نکاح کو مشکل اور

**€225** 

سفاح (زنا) کوآسان بنادیا ہے۔ یہ وطن ، یہ گھر ، یہ معاشرہ ، یہ تہذیب (تہذیب اسلامی) خطرے میں ہے۔ کہاں ہیں ثاخوانِ تقدیس مشرق ؟ بیچکونوکری ہے آنے والی ماں کا انتظار ہے ، ماں کوآ وارہ گردی سے لوٹے والے بیٹے کا نظار ہے ۔ لڑکیوں کوموبائل فون پر بے ، ہودہ Sms اور لیٹ نائٹ فری ٹاک شاک کا انتظار ہے ۔ بکواس کرنا ثقافت ہے ، دین جس کا پیغام تھا کہ''جوچپ رہاوہ نجات پا گیا''۔ وہاں جبح وشام خرافات تی اور کہی جارہی ہے ۔ مالیان مالیعد جدیدیت کا سب سے خطرناک رخ خود فراموثی کے ساتھ ساتھ خدافر اموثی بھی ہے ۔ مسلمان معاشروں میں یہ صورتحال اس لیے بھی خطرناک ہے کہ دین اسلام کے لیے چینج بھی بھی کوئی انسانی نظریہ بہیں بن سکا، کوئی دریافت ، مشاہدہ ، اصول ، قانون دین اسلام کی حقانیت کو باطل ثابت نہیں کر سکا۔ لیکن اب صورتحال سکا، کوئی دریافت ، مشاہدہ ، اصول ، قانون دین اسلام کی حقانیت کو باطل ثابت نہیں کر سکا۔ لیکن اب صورتحال تو یشن کوالہ بنادیا گیا ہے ۔ مادیت کیوس کوالہ بنادیا گیا ہے ۔ مادیت کیوس کوالہ بنادیا گیا ہے ۔ مادیت کے سلاب میں بہدرہے ہیں کہ انہیں اس کا شعور بھی نہیں رہا کہ وہ کیا کررہے خصوصاً اس تیزی سے مادیت کے سلاب میں بہدرہے ہیں کہ انہیں اس کا شعور بھی نہیں رہا کہ وہ کیا کررہے ہیں؟ کہاں جارہے ہیں؟ چنرعبادات کے سوائہ جب کی روح ہماری زندگی سے خارج ہورہی ہے۔ '' اس میں کیا حرج ہے؟'' ایسا نکتہ ہے جس کے ادیت کے تمام رگوں کی اسلام کاری کردی ہے نفس کی پرستش اس دین کے نازل کیا گیا تھا اور جس نے اعلان کیا تھا کہ:

''و ما خلقت البحن و الانس الالبعبد'ؤ(ق) انسانوں وجنوں کی پیدائش کا مقصد صرف اور صرف عبادت رب ہے۔ عہد حاضر نے نفس کے رب کو تلاش کرلیا ہے اور اس کی البی مخلصانہ عبادت کی جارہی ہے کہ شیطان کو بھی رشک آ رہا ہے۔ عارضی زندگی کے ایک ایک لیجے کی ممل تیاری کی جارہی ہے کین وہ زندگی جودائم ہے جوطویل ہے بلکہ طویل تر ہے اس کے لیے کوئی تیاری نہیں ہے۔ موت سے متعلق رسومات اور تقریبات بھی دنیا پرتی کا منظر نامہ پیش کرتی ہیں۔ تعزیق جلے بھی مادہ پرتی کا اظہار بن گئے ہیں۔ زندگی سے محبت نے موت کی حقیقت کو جھلادیا ہے۔'' جب مریں گے تب دیکھا جائے گا ابھی بہت وقت ہے'' علما کا کر دار معاشر سے میں محدود سے محدود تر ہور ہا ہے۔ گفتگو کے موضوعات تک بدل گئے ہیں۔ وہ ہاتھ جو بھی انگلی کی پوروں پر تیج کیا کرتے تھے، ان محدود تر ہور ہا ہے۔ گفتگو کے موضوعات تک بدل گئے ہیں۔ وہ ہاتھ جو بھی انگلی کی پوروں پر تیج کیا کرتے تھے، ان ہاتھوں میں اب موبائل فون کی مالا آ گئی ہے جن پر فسق و فجور کا رقص جاری ہے۔ مہدیں تک موسیقی کے لہو ولعب ہنگوں میں اب موبائل فون کی مالا آ گئی ہے جن پر فسق اور رائج ہے کہ لوگ امام مبحد کی بار باریا در ہائی کے باوجود موبائل فون بند کی اور ازیں دنیا کے قوی تر وجود کا احساس دلار ہی ہیں۔ بند کرنا بھول جاتے ہیں۔ حرم مکہ ومدینہ میں بھی موبائل فون کی آ وازیں دنیا کے قوی تر وجود کا احساس دلار ہی ہیں۔ بند کرنا بھول جاتے ہیں۔ حرم مکہ ومدینہ میں بھی موبائل فون کی آ وازیں دنیا کے قوی تر وجود کا احساس دلار ہی ہیں۔ اندھرا ہے کہ بڑھتا جارہ ہے۔

میڈیاپراقدار، روایات، شعائرِ اسلام، ذاتِ بیغیبر، ما لک الملک ہرا یک کوچینے کیا جارہا ہے۔ فسق و فجور کی کھلی دعوت دی جارہی ہے، وہ کھیل جومغرب میں مذہب کے خلاف تین سوسال پہلے کھیلا گیا تھا اس آ ہنگ سے شب وروز ٹی وی چینلز پر کھیلا جارہا ہے۔ حدیث، سنت، ذات، رسالت مآب الله گلیا تھا اسلامی تاریخ، تہذیب سب بچھ تقید کی زد پر ہے۔ ٹی وی پر مکا لمے ہورہے ہیں کہ شراب پی جائے بانہ پی جائے اگر Controlled تقید کی زد پر ہے۔ ٹی وی پر مکا لمے ہورہے ہیں کہ شراب پی جائے بانہ پی جائے اگر واطت میں کیا حرج ہے، پیجوا بن جانے میں مذہب کیوں رکاوٹ بنتا ہے؟ ممل قوم لوط ایک فطری ذوق ہے اس میں کیا مضا کقہ ہے۔ رنڈیاں اور کسبیاں اسلام کی تشریح وتعبیر پیش کررہی ہیں۔ جاوید غامدی جیسے استعاری کارندے سرکاری شخ الاسلام اور میڈیا کے منظور نظر ہیں۔ حد تو یہ کہ وصلی کو خیس نے اس میں خوا کے ہیں۔ قاضی افضال حسین تبصرہ کرتا ہے:

''افتخارسیم اردو میں Gay شاعری کی تنها واضح آواز ہے۔افتخارسیم اپنی جنسی شناخت کے لیے کوئی خودساختہ جواز پیش نہیں کرتے۔بس وہ جیسے ہیں، وہی ان کی جبلت ہے، جسے بیان کرناان کے لیے اپنی شناخت کو دریافت کرنا ہے۔ انہیں اپنے اظہار کے لیے زبان کی ضرورت ہے جو یاتو تذکیروتا نبیث کی ثنویت سے آزاد ہویا جس میں متن نفی سے اثبات برآ مدکر سکتا ہو:

مجھ کو کم ہے

میںتم ہے کتناالگ ہوں

مجھے آ دھا کاٹ دو گے تو پھر بھی

ایک مکمل خالق ہوں

تذکیروتانیٹ کے جھگڑے سے میں جدا ہوں

میں اس دور کا انسان ہوں

میں زمان ہوں'(4)

ٹی وی کے پروگراموں میں شریک علما کو کسی نہ ہی پروگرام کے لیے ایک دھیلانہیں دیاجا تا۔ (اس بات کے گواہ میر مے محتر م استاد ڈاکٹر راناصا حب بھی ہیں جو''وسیب ٹی وی (WASEEB)''کے مذہبی پروگراموں میں بلامعاوضہ شرکت کرتے رہے ہیں۔)لیکن فسق و فجور کے تمام پروگراموں میں شریک اداکاراؤں کوایک ایک پروگرام کامعاوضہ ہزاروں روپے دیاجا تاہے۔مولا نااختشام الحق تھانوی صاحب کے ساتھ بدواقعہ بھی پیش آیا کہ ریڈیو پاکستان نے انہیں مذہبی پروگرام میں شرکت کے لیے مدوکیا اور گھر پرسواری بھیجی، گاڑی میں کچھ گلوکار پہلے

سے ہی سوار تھے اور آلات موسیقی وغیرہ بھی رکھے ہوئے تھے۔ دوسر کے نفطوں میں مولا نا کو صحبت ناجنس کا ہم سفر بنادیا گیا۔ مولا ناموصوف نے یہ صورت حال دیکھی تولاحول پڑھتے ہوئے اتر گئے اور کہا کہ میں آلات غنا کے ساتھ سفر نہیں کرسکتا۔ (5) ٹی وی پردین کو بحث ومباحثے کے ذریعے بازیچ واطفال بنادیا گیا ہے۔ سب اپنااپنا تحفظ کر رہے ہیں۔ اقدار، روایات اور دین کے تحفظ کے لیے کوئی نہیں اٹھ رہا۔ ہر طرف عبدالمطلب نظر آرہے ہیں جو کعبہ پر جملہ آور مابعد جدیدیوں سے یہی کہتے نظر آتے ہیں کہ ہمارے اونٹ ہمیں واپس کر دوا پنے کعبے کی حفاظت خداخود کرے گا!

جسیا کہ ہم اس پرسیرحاصل بحث کر چکے ہیں کہ مابعدجد بدیت ایک فکری تحریک اور دقیق فلسفیانہ بحث ہے۔ اس کے پیش رو، جدیدیت کے افکار بھی ایسے ہیں دقیق فلسفے تھے۔ عام لوگوں کوان گہر نے فلسفوں سے سروکار نہیں ہوتا لیکن عملی زندگی میں ان کے گہر سے اثرات قبول کرتے ہیں۔ جدیدیت کے عروج کے زمانے میں بھی سب لوگ والٹیر، روسو، ڈیکارٹ، گوئے، ہیگل وغیرہ کی دقیق کتابیں نہیں پڑھتے تھے، لیکن آزادی، مساوات، مساوات مردوزن، روایات کے خلاف بغاوت اور عقل پراصرار جیسی چیزیں عام جمہوریت، اپنے حقوق کا احساس، مساوات مردوزن، روایات کے خلاف بغاوت اور عقل پراصرار جیسی چیزیں عام آدمی کے رویوں کا بھی حصہ تھیں۔ ٹھیک اس طرح ہمارے عہد میں بھی عام لوگ چاہے مابعدجد یدیت کی اصطلاحات اور بحثوں سے اپنی عملی زندگی اور رویوں میں اس کے اثرات قبول کررہے ہیں۔

مابعدجدیدیت کاسب سے نمایاں اثریہ ہے کہ افکار ،نظریات اور آئیڈیالو جی سے لوگوں کی دلچپی نہایت کم ہوگئ ہے۔ جدیدیت کے دور میں لوگوں کے مخصوص افکار ونظریات تھے۔ وہ ان کی تبلیخ واشاعت کے لیے کوشال سے لیے کہ اسان مابعد جدید دور کے انسان کے نہ کوئی نظریات ہیں نہ عقاید کہ جن سے وہ وفا داری نبھائے۔ آج کے دور کا انسان مابعد الطبعیات پر بحث کرنے کو اپنے وقت کا ضیاع سمجھتا ہے اور حیات بعد الموت پر بات کرنے والوں کو اکتنان مابعد الطبعیات پر بحث کرنے کو اپنے وقت کا ضیاع سمجھتا ہے اور حیات بعد الموت پر بات کرنے والوں کو احتی گردانتا ہے۔ لیعنی جو کچھ موجود ، سمامنے ، ظاہر و باہر سے یہی حقیقت ہے باقی سب وہم وگمان یا اگر ہے بھی! تو ہمیں کیا۔ اس لیے اس عہد کو ' عدم نظریہ کا عہد' ۔ (Age of no Ideology) اور مابعد جدیدیت کو اس کے علم بردار کی معلم دار دیتے ہیں۔

اصول،افکار،نظریات،عقاید کے مبسوط اور مربوط نظام (Doctrine) کے بالمقابل مابعد جدید انسان کے پاس صرف جذبات، احساسات،خواہشات،شہوات کالامتناہی سلسلہ ہے یاعملی مسائل (Problem and Solution) تک Issues)۔مابعد جدیدیت کا کہنا ہے کہ زندگی کی تمام بحثیں مسئلہ اور حل' (Problem and Solution) تک

محدود کی جاسکتی ہیں۔اس لیےاصولوں اور نظریوں کی بجائے ایک ایک مسئلے کوالگ الگ لیاجانا چاہیے اوراس کے حل پر بات ہونی چاہیے۔ چنانچہ مابعد جدید دور کے انسان کی بحث و گفتگو کا ساراز وریا تو روز مرہ کے ملی مسائل پر ہے یاروابط و تعلقات کی جذباتیت پر۔

مختلف اور باہم متضادعقاید وخیالات میں سے ہرایک کوبیک وقت درست خیال کرنا، ابعدجدیدیت کاخاصہ ہے۔ کیونکہ مابعدجدیدیت کے نزدیک ہرسچائی اضافی اورمقامی طور پردرست ہوتی ہے اورآ فاقیت کا ہردعوی جھوٹا ہے۔ اس لیے مابعدجدید دور کے انسان کوعقاید وخیالات کی تنقیح اور تحقیق کے بعد درست فیصلے تک بینی نہیں۔

ندہبی معاملات میں ' وحدت ادیان' کا نظریہ بہت قدیم ہے۔ مابعد جدیدیت نے اس طرز فکر کوتقویت دی ہے۔اب دنیا بھر میں لوگ بیک وقت سارے مذاہب کو سچے ماننے کے لیے تیار ہیں۔ ' بہائیوں' کے مراکز کی تعداد مغربی ملکوں میں بڑھر ہی ہے۔ کیونکہ وہ اپنے مرکز میں ایک ایسی عمارت تعمیر کرتے ہیں جس میں مسجد بھی ، مندر بھی ، گردوارہ بھی ، چرچ بھی اور سینا گاگ بھی ہوتا ہے۔اوران تمام معبدوں کی سیر کرنا مابعد جدید انسان کی مندر بھی ۔ اسی لیے مکالمہ بین المذاہب کے جلسے اقوام متحدہ اور دیگر اداروں کے زیراثر آئے دن برپا ہوتے رہتے ہیں۔

مابعد جدیدیت کے افکار کے زیراثر الحادو فد بہب بے زاری کی شدت بھی ختم ہورہی ہے۔ چونکہ الحاد بھی ایک' دین' یاایک' دعو ک' ہے۔ اس لیے مابعد جدید انسان اسے بھی ایک نظام/ فد بہب کے طور پر قبول کرنے کو تیار نہیں۔ اس لیے ہمارے عہد کولا دینیت کے خاتمے کا عہد (Age of Desecularisation) بھی کہا جاتا ہے۔ ایک شخص خدا پر یقین ندر کھتے ہوئے بھی روحانی سکون کی تلاش میں کسی فد بھی پیشوا کی طرف رجوع کرسکتا ہے۔ ایک شخص خدا پر یقین ندر کھتے ہوئے بھی روحانی سکون کی تلاش میں کسی فر بھی پیشوا کی طرف رجوع کرسکتا ہے۔ اور آج اسے کسی ہندو بابا کے ہاں سکون ملتا ہے تو کل کوئی عیسائی را بہب اسے مطمئن کرسکتا ہے۔ پرسوں وہ کسی درگاہ پرسر نیاز جھکائے کھڑ انظر آئے گا۔ بیما بعد جدیدیت ہے۔

قدروں کی اضافیت کے نظریے نے ساجی اداروں اورانضباطی عوامل Regulating) کوبری طرح متاثر کیا ہے۔خاندانی نظام اور شادی بیاہ کے بندھنوں کا انکار ہے نہ اقرار عفت، از دواجی وفاداری اور شادی کے بندھن ما بعد جدیدیت میں' دعظیم بیانات' (Metanarratives) قرار دیے گئے ہیں۔اسی طرح جنسوں کی بنیاد پر علیحدہ علیحدہ رول (Role) کوبھی وہ آفاقی نہیں مانتے۔نہ صرف مردعورت کے جوڑے کو درمیان تقسیم کار کے روایتی فارمولوں کے وہ منکر ہیں، بلکہ جنسی زندگی میں بھی مرداور عورت کے جوڑے کو

ضروری نہیں سمجھتے۔ شادی مرداورعورت کے درمیان بھی ہوسکتی ہے، اور مردمرداورعورت عورت کے درمیان بھی، کوئی چاہے تواسپتے آپ سے بھی کرسکتا ہے۔ مرداورعورت شادی کے بغیر ایک ساتھ رہنا چاہیں تواس پر بھی کوئی اعتراض نہیں ہے۔ ایک ساتھ بھی نہیں رہنا ہے تو صرف تکمیل خواہش کا معاہدہ ہوسکتا ہے۔ یہ سب ذاتی پسنداور ذوق کی بات ہے۔ ذیشان الحسن عثمانی امریکہ کی صورت حال اس طرح بیان کرتے ہیں:

''امریکہ میں Sex کی ڈیفی نیشن بالکل بھوک جیسی ہے۔ جہاں جاہا، جب جاہا، جیسے چاہا، جیسے چاہا (سرِ عام یابند ہے چھے)، جس کے ساتھ جاہا (جنس کی بھی کوئی قیدنہیں) سیر ہو گئے اور چلتے ہے۔ دودن بعدیا دبھی نہیں کہ کس کے ساتھ ۔۔۔۔'(6)

مغربی مما لک میں بسنے والی مسلم اقلیتوں پر بھی مابعد جدیدیت کارنگ نمایاں ہے۔اسی کتاب کا ایک اور اقتباس ملاحظہ ہو:

''جانوروں میں سور (خنزیر) ہم جنس پرست ہونا ہے، سور ہی بدلوگ شوق سے کھاتے ہیں اور اس جیسے ہی ہوتے جارہے ہیں۔ میں یہ مجھتا تھا کہ بدسب کرتوت امریکن یا انگریزوں کے ہیں، کوئی مسلمان تو ایسا سوچ بھی نہیں سکتا، مگر سان فرانسکو، کیلی فور نیا جا کر پیتہ چلا کروہاں ہر سال Muslim Gays and Lesbian conference ہوتی ہے۔ ایسی ہی کا نفرنسیں نیویارک، اور لینڈ واور سان ڈیا گومیں بھی ہوتی ہیں۔ ایک کا نفرنس کے روح رواں (Chair) تو لا ہور کے ایک 26 سالہ نوجوان ہیں جنہوں نے پاکستان چھوڑ اہی اس وجہ سے کہ وہاں''ان کی کوئی نہیں سنتا۔''

کیلی فور نیامیں ہرسال عرباں واک (Nude Walk) بھی ہوتی ہے۔ یہ لوگ Clothing optional کے نام سے اس کی تشہیر کرتے ہیں۔اس میں مردوخوا تین کپڑوں کے بغیر بھاگ کر'' فری امریکہ'' کا پر چار کرتے ہیں۔

انسانی حقوق کے نام پرکنیڈین مسلمزایسوی ایشن کابیان جاری ہوا کہ کینیڈا کے مسلمان Gays اوران کے تعلق کوقبول کرتے ہیں، ہر شخص کو پوری آزادی ہونی چاہیے وغیرہ ۔ پھر کینیڈا سے ایک نام نہاد مسلمان خاتون صحافی ''ارشاد مانجی'' نے کتاب لکھ ڈالی Troubles with Islam وہ کی الاعلان مسلمان خاتون کھی سے تعلق رکھی ہے۔'' مُدل ایسٹ سے تعلق رکھی ہے۔'' مُدل ایسٹ گیز اینڈلیز بین سوسائٹی'' نے توان کی مشکلات اورزندگی پر I exist کے نام

سے بوری ڈاکومنٹری فلم ہی بناڈ الی۔

ایک امریکی وکیل نے بتایا کہ Gay اور Lesbian کے رشتے کو منظوراس لیے کرایا جاتا ہے کہ اس طرح بدلوگ اپنے پارٹنز کی انشورنس، وراثت وغیرہ کلیم کر سکتے ہیں۔مزید بیہ کہ کوئی جاتا ہے کہ اس طرح بدلوگ اپنے پارٹنز کی انشورنس، وراثت وغیرہ کلیم کر سکتے ہیں۔مزید بیہ کہ کوئی (Lesbian یا شریک کوئی کوئی (Claim) کرسکتا ہے۔'(7)

ای طرح ابعد جدیدیت میں فیشن ،لباس ،طرز زندگی ہرمعا ملے میں کوئی بھی ضابطہ بندی گوارانہیں ہے۔
مرد بال بڑھاسکتا ہے، چوٹی رکھسکتا ہے، کانوں میں بالی پہن سکتا ہے، اسکرٹ پہن سکتا ہے، زنانہ نام رکھسکتا ہے۔
کسی بھی رنگ اورڈیزائن کالباس پہن سکتا ہے۔سوسائٹی کوئسی بھی رویے کونا پسند کرنے کاحق نہیں ہے۔ حتی کہ اگرکوئی مادرز ادبر ہنہ (Nude) رہنا چاہتے تو سوسائٹی اس پر بھی معترض نہیں ہو سکتی۔ آ دمی اگرموہم اور ضرورت کی مناسبت سے کوئی لباس پیند کرنا چاہتے تو سوسائٹی اس پر بھی معترض نہیں ہو سکتی۔ آ دمی اگرموہم اور ضرورت کی مناسبت سے کوئی لباس پیند کرنا چاہتے تو کرے اور اگر نہ پہننا چاہتے تو انسانی کھال بہترین لباس ہے! وہ عربانیت کی تابیت کی تابیت کے فروغ کے کہ بہتے کہ اس طرز زندگی کے فروغ کے کہ بہتے کرتے ہیں (اوپر حوالہ گزر ا) Pace Books)، ڈسکش فورم اور نہ جانے کیا کیا موجود ہے۔
لیے ویب سائٹس ، ہیلپ لائنیں ،فیس بکس (Face Books)، ڈسکش فورم اور نہ جانے کیا کیا موجود ہے۔ خدید انسان کو جذباتی سہاروں ، محدرد یوں ، محبول ، ساتی اداروں کی شکست وریخت ،خودغرضی اور شہوت رانی نے مابعد جدید انسان کو جذباتی سہاروں ، محدرد یوں ،محبول ، وفاؤں اور خلوص سے محروم کردیا ہے۔ نتیجہ سے ہے کہ مابعد جدید انسان اپنے نجی معاملات شیر کرنے کی بھی فیس اداکرتا ہے۔ آپ مغربی ممالک کیا ،مشرتی ترتی یافتہ ممالک اور بڑے شہروں میں سڑک پر جب چیل رہے ہوتے ہیں تو اندر سے تنہا اور کا Solated ہونے کے باوجود ممالک اور بڑے شہروں میں سرئٹ کے پر جب چیل رہے ہوتے ہیں تو اندر سے تنہا اور کا کا دریؤوں سائٹر آ ہے کو بھوجیب باہر سے دیواروں سے با تیں کررہے ہوتے ہیں۔اشتہارات ، وال چاکئگ ، مورڈ نگز اور نیون سائٹر آ ہے کو بھوجیب

" 1. Black Eecutive, 30,seek,periodic liason with affectionate woman who's capable of involvement without marriage, race and age interesting, NYR,Box 3022.

وغریب پیغامات اورتر غیبات دے رہے ہوتے ہیں۔لیکن پھر بھی مابعد جدیدانسان کی تنہائی کم ہونے میں نہیں

آتی۔مغربی میڈیا میں اس طرح کے اشتہارات عام نظرآتے ہیں:

2. Need someone to talk things over with? I'll keep your mail box filled with interesting personal letters, will offer suggestions to your problems, give encouragement and

self-help information send 1000 cash to Mrs. J. Belt....."(8)

اشتہار بازی کی وبانے مغرب کی ترقی یافتہ ، مابعد جدید تہذیب میں جواندو ہناک شکل اختیار کی ہے۔اس كالكچھاندازہ وہاں سے شائع ہونے والے درج بالا اشتہارات سے بھی لگایا جاسکتا ہے۔ یعنی اب ذاتی معاملات میں مشورہ دینے کے لیے یاذاتی خطوط لکھنے کے لیے بھی ذاتی تعلق کی کوئی شرطنہیں ہے۔مطلب یہ ہوا کہانسان اب فرد نہیں،صرف ایک تصور ہے یاعلامت (Sign)اور ذاتی اظہار وافکار کے لیے بھی اب ذاتی تجربہ ضروری نہیں رہ گیا۔ مابعد جدیدیت کی تحریک نے سوسائٹی میں ہر جگہ مقتدرہ افسر شاہی اور ضابطوں اوراصولوں کی سخت گیری کوچینج کیا۔نظام مراتب(Hierarchy) کے مقابلے میں انار کی ، بند شوں کے مقابلے میں آزادی ، اختیارات کی مرکزیت (Centralisation) کے مقابلہ میں غیر مرکزیت (Decentralisation) اورضا بطے اور اصول کے مقابلے میں انفرادیت پیندی اور آزادی کااحترام وغیرہ کے تصورات کواپنایا۔اس صورت حال نے منظم ہمہ گیر تح یکوں کے مقابلے میں ایشوز(Issues) بیبنی وقتی اور موضوعاتی تحریکیں ،سخت گیر بیوروکریک انتظام کے مقابلے میں ڈھیلی ڈھالی قیادت وغیرہ کی کیفیتیں پیدا کیں۔عالمگیریت کے بجائے مقامیت اور مقامی مطالعات کو ترجیح دی۔ یہی وجہ ہے کہ میڈیا کے میدان میں علاقائی زبانوں اورعلاقائی ثقافتوں کے علم برداراخبارات، ٹی وی سٹیشن اورریڈیوز وغیرہ دھڑا دھڑ قائم ہورہے ہیں اورملٹی نیشنل کمپنیوں کی بھریورہمایت انہیں حاصل ہے۔اسی طرح یو نیورسٹیوں میں اسریا سٹڈی سنٹرز قائم ہوئے اوراسلام کا مطالعہ بطور آفاقی مذہب کی بجائے مُڈل ایسٹ اینڈعرب سٹڈیز ،ساؤتھ ایسٹ سٹڈیز اور فارایسٹ سٹڈیز وغیرہ کے مختلف ناموں سے کیا جاتا ہے اور اسلامی تعلیمات کا وہاں کی علاقائی رسوم ورواج کے تناظر میں مطالعہ کیا جاتا ہے۔

عملی زندگی کے مختلف معاملات میں مابعد جدیدی ہر طرح کی روایت ،اصول اور ضوابط کی عالمگیری کے خلاف ہیں اور ذاتی انفرادی پیند و ناپسند کوتر جیج دیتے ہیں۔ طرز ہائے زندگی سے متعلق معاملات میں ذاتی پیند افراد کی ہوتی ہے۔ اس کو منضبط کرنے کا معاشرے کوکوئی حق نہیں ہے اور اجتماعی معاملات میں پیند و ناپسند قبیلوں ، آبادیوں ، نظیموں ماکسی جسی اجتماعی گروہ کی ہوسکتی ہے۔ میں پر کنٹر ول کرنے کا کسی عالمی یا قومی ادارے کوکوئی حق حاصل نہیں ہے۔

یہ ہیں مابعد جدیدیت کے مختلف مظاہر اوراثرات جس سے مسلم معاشر ہے بھی محفوظ نہیں اور جس طرح روش خیالی اور بھی محفوظ نہیں اور جس طرح روش خیالی اور پھر جدیدیت کے علم برداروں نے برزورا پنے اصول ونظریات کونا فذکر نے کی کوشش کی تھی۔ ویسے ہی مابعد جدیدیت کے علم بردارا پنے نظریات کونا فذکر نے اور شائع کرنے میں گئے ہوئے ہیں اور اس سب میں ان کا سب سے بڑا ہتھیار، اکیسویں صدی کا دجال! الیکٹرونک اور پرنٹ میڈیا ہے جولوگوں کے ذہنوں کو اپنے کنٹرول میں لیے ہوئے ہے۔

**€232** 

# فصل دوم

### مابعد جديديت اور فروغ اسلام

مابعد جدیدیت کانظریه اسلامی عقاید اور اسلام بطور تحریکِ دعوت وارشاد کے لیے بیک وقت چیلنج کی بھی حیثیت رکھتا ہے اور امکان کی بھی۔ تاریخ اسلام کی ابتدا سے ہی جب فقوحات کا دائر ہ مجمی اقوام ومما لک تک وسیح ہوا تھا اور عباسی عہد میں جب' بیت الحکمت' کے تحت دنیا کی دیگراقوام کے علوم کے تراجم ہوئے تھے۔خاص طوپر یونانی علوم اور ارسطوکی منطق وفلسفہ وغیرہ تواس وقت کے علمانے محدثین وفقہا سے قدر سے ہٹ کرروش اپنائی تھی اور اسلامی فلسفہ اور علم الکلام کی بنیا در کھی گئی تھی۔ ابن رشد ہمام غزالی ، ابن تیمیہ وغیرہ نے اسلامی عقاید کو علی بنیا دول یر ثابت کیا۔

اسی طرح جدیدیت کی تحریک کے زمانے میں مفکرین اسلام نے اس کے اٹھائے ہوئے سوالات وشبہات کے مسکت جواب دیے تھے، حکمائے اسلام نے ان کا بھی لحاظ رکھا تھا۔ جدیدیت کی طرح ابعد جدیدیت نے جو حالات اور رویے بیدا کیے تھے، حکمائے اسلام نے ان کا بھی لحاظ رکھا تھا۔ جدیدیت کی طرح ابعد جدیدیت نے بھی بعض سنجیدہ نظریاتی مسائل کھڑے کیے ہیں۔ جن سے مسلم مفکرین اور علما کو فکری سطح پر نبرد آزما ہونا ہے۔ جدیدیت نے عقل کو اہمیت دینے کا مزاح بنایا تھا تو مفکرین اسلام نے عقلی طریقوں سے اسلام کی دعوت پیش کی اور اس کی حقانیت نابت کی تھی۔ اسلام کے ڈھانچ کی شکیل میں بھی جائز حدود میں جدید طریقوں کا استعال کیا گیا تھا۔ بالکل اسی طرح مابعد جدیدیت کے بارے میں بھی حکمتِ عملی اپنانے کی ضرورت ہے۔ اس معاسلے میں قرآن کی رہنمائی بالکل واضح اور صاف ہے:

''ادع الی سبیل ربك بالحکمت والموعظة الحسنة و جدلهم بالتی هی احسن الا ربك هواعلم بمن ضلّ عن سبیله و هو اعلم بالمهتذری(این ربکیراه کی طرف لوگوں کو حکمت اور بہترین نصیحت کے ساتھ بلایئے اوران سے بہترین طریقے سے گفتگو کیجئے، یقیناً آپ کارب اپنی راہ سے بہکنے والوں کو بھی بخو بی جانتا ہے اوروہ راہ یافتہ لوگوں سے بھی پورا واقف ہے۔)

اس آیت میں دعوتِ دین پیش کرنے کے متعلق تین ہدایات دی گئی ہیں۔ پہلی ہدایت' حکمت' ہے۔
حکمت؛ علوم اسلامید کی نہایت جامع اور بلیغ اصطلاح ہے، جس کی کمل تشریح کرنا شاید میرے لیے ممکن نہیں۔ لیکن
اتناواضح ہے کہ حکمت سے مراد، ماحول، حالات، رفتارِ زمانہ، تاریخی ارتقا، علوم انسانی کی ترقی وغیرہ کو بجھنا اور پھر
مخاطب کی نفسیات، عقلی استعداد، طلب، شوق، مزاج اور ذہنیت وغیرہ کو مدنظرر کھنا یہ سب با تیں حکمت میں سموئی

**&233** 

ہوئی ہیں۔دوسری ہدایت ''عمرہ تھیجت' ہے۔اس سے مراد ہے کہ جو بات آپ کہیں دنشین انداز اور زمانے کے مرقبہ اسلوب کے مطابق ہو۔ مثلاً سائنس وتکنالو جی کی ترقی کے اس زمانے میں ہم اگر لوگوں کو خداکی قدرت سمجھانا چاہیں اور مخاطب کو توجہ دلائیں کہ مجھلیاں کیچڑ سے بنتی ہیں اور بچھو گو برسے اور پننگے ہواسے جنم لیتے ہیں تو آپ سمجھ سکتے ہیں کہ ہماری بات میں کتنا وزن ہوگا۔ یعنی داعی کو مروجہ ساجی وسائنسی علوم سے آگا ہی ہونا از حد ضروری ہے۔ تیسری ہدایت ہے کہ اگر آپس میں دلائل سے بات کرنے کی نوبت آجائے تو اس کی بات غور سے سنیں اورا پنی دلیل بھی شائستہ انداز میں دیں اوراس کا مقصد افہام و تفہیم ہو۔

بعض مفسرین کہتے ہیں کہ اللہ تعالی نے آپ کو جو تین ہدایات؛ حکمت، موعظۃ الحسنہ اور جدال بالاحسن فرمائی ہیں تو یہ سب الگ الگ تین قسم کے لوگوں کے لیے ہیں۔ یعنی مخالفین میں تین قسم کے لوگ ہوتے ہیں۔ ایک تو اہل عقل وخرد جو صرف معقول دلائل سے ہی قائل ہو سکتے ہیں۔ دوسرے وہ جو زیادہ ذہین تو نہیں ہوتے مگر عقل سلیم رکھتے ہیں اور ضدی اور ہے دھرم نہیں ہوتے۔ تیسرے وہ جو ہے دھرم اور کج بحث ہوتے ہیں۔

درج بالا بحث سے ثابت ہوتا ہے کہ قرآن نے ہم کورہنمائی مہیا کی ہے کہ زمان ومکان کی تبدیلی کے ساتھ اسلامی Framework کے اندررہتے ہوئے داعی اپنی حکمت عملی میں تبدیلی کرسکتا ہے اور یہ بات دعوت کے موثر ہونے کے لیے ضروری بھی ہے۔ لہذا ما بعد جدیدیت کے بارے میں بھی یہی حکمت عملی اپنانے کی ضرورت ہے۔ ایک طرف ان فکری چیلنجوں کا مقابلہ کرنا ہے جو ما بعد جدیدیت نے پیش کیے ہیں اور دوسری طرف اسلام کی دعوت اس کے مباحث اور طریق کارمیں ان کیفیتوں، مزاجوں اور رویوں کا لحاظ رکھنا ہے جو ما بعد جدیدیت نے پیدا کے ہیں۔

اس پس منظر میں مفکرین اسلام اورغلبۂ اسلام کے لیے کام کرنے والی تحریکیں اور تنظیمیں بہتر لائحمل اپناسکتے ہیں۔ اسلامی علوم کے ایک مبتدی کی حیثیت سے چند سفار شات پیش خدمت ہیں جوحرف ِآخر نہیں! ا۔ مابعد جدید ذہن کی ایک خصوصیت' شعور نقدس'' کا خاتمہ ہے۔ عملی طور پر مابعد جدید انسان کی تعریف یوں بھی کی

جاسکتی ہے کہ:وہ ایک ایسانخص (مرد/عورت) ہے جواس احساس سے عاری ہے اوراس کے خیالات نمایاں طور پر تفترس کے شعور کی کمی کوظا ہر کرتے ہیں۔دوسری طرف دیکھیے تو اسلامی روایت تقدیس کی خوشبو سے معمور ہے اور الوہی نظام کی جگہ کسی دنیوی نظام یا تحریک کی قائل ہی نہیں۔دنیا پرسی کو جائز حیثیت دے کر اسلام اس کے ساتھ کوئی مکالمہ کربھی نہیں سکتا۔ اس لیے مابعد جدیدیت سے اسلام کا مقابلہ محض غصے کے اظہاریا اپنی پارسائی جتا کرنہیں کیا جاسکتا۔ یہ محض اس وقت ہوسکتا ہے جب مابعد جدیدیت کو ممل طور پر اس کی جڑوں اور شاخوں سمیت سمجھ لیا جائے

اور پھر پوری اسلامی روایت کو مابعد جدیدیت کے چیلنجز کے حل کے لیے بروئے کارلایا جائے۔ جوعہد حاضر نے اسلام کے لیے بروئے کارلایا جائے۔ جوعہد حاضر نے اسلام کے لیے کھڑے کردیے ہیں۔اس کام میں مرکزی حیثیت اس عقل سلیم اور حکمت کی ہے جواسلامی وحی کے قلب میں جاگزیں ہے۔

2۔ آخرت سے متعلق اسلامی عقاید اور مابعد جدیدیت کے تصورات کے درمیان ایک ایساخلا ہے جوبھی پزنہیں ہوسکتا۔ایک ایساخلاجس نے ان مسلمانوں کی روحوں اور ذہنوں میں ایک زبر دست کش مکش پیدا کر دی ہے جواسلامی تہذیب اور مغربی تصورات کے درمیان معلق ہیں۔ترقی کے معنی ایسے اعمال کے ہیں جوکسی خاص مقصد کے لیے ہوں۔اسلام میں ہرانسانی عمل کے لیے ضروری ہے کہ وہ رضائے الٰہی کے مطابق ہو، جوشریعت کے قوانین میں مضمرہے۔ ظاہر ہے ترقی کا وہ پہلوجو مابعد جدیدیت کے ہاں مقبول ہے یعنی لامحدود ترقی کے مقاصد کے ساتھ جس سے انسان محض زمینی مخلوق اور اقتصادی حیوان ہونے کی حیثیت سے وابستہ ہے۔ اسلام کے ہاں مقبول نہیں۔ آج کا انسان فطرت کوفعل اللہ سمجھ کراس پرغور وخوض کرنے اوراس سے ہم آ ہنگ زندگی بسر کرنے کا قائل نہیں بلکہ اس کی نظر میں بیز خیرہ وسائل ہے جو تیزی سے لوٹے جانے اور فائدہ اٹھانے کے لیے ہے بے شک د نیامیں آج انہی نظریات کاغلبہ ہے۔لیکن ابھی اسلامی اقد ارمنہدم نہیں ہوئیں۔ یہ درحقیقت اتنی مضبوطی سے قائم ہیں کہ بہت سے معاشر تی دائروں میں روبہتر قی ہیں اور مسلمان ملکوں میں یہ کیفیت دیکھی جاسکتی ہے کہ اسلامی معاشرے دوانتہاؤں (Extremes) کی نمایندگی کرتے ہیں۔اسلامی روایات سے بغاوت کرنے والے بھی موجود ہیں اور اسلامی تعلیمات پرشختی ہے عمل کرنے والوں کی تعداد بھی بڑھرہی ہے۔علاوہ ازیں اسلامی دنیامیں اب یہ کوششیں ہورہی ہیں کہ خودتر قی کے ممل کواسلامی اقدار کی روشنی میں از سرنومتعین کیا جائے۔اسلامی تشخص کواجا گرکیاجائے۔اس سلسلے میں اہم بات میہ ہے کہ اسلام کے داعیوں اور مفکرین کومعذرت خواہانہ روبیترک کرنا چاہیے۔اورمعتدل انداز میں اسلامی تعلیمات کو پیش کرنا چاہیے۔

3۔ اسلام بطورِ تحریک دعوت، کوآج بھی جدیدیت کی فلاسفی کا چیلنے درپیش ہے۔ مابعد جدیدیت کی طافت ورتحریک کے باوجود ابھی تک عقلیت کا فریب پوری طرح بے نقاب نہیں ہو پایا ہے۔ سیاسی سطح پر عالمی سامراجی طاقتیں جو اسلامی حکومتوں کی حریف ہیں وہ آج بھی جدیدیت ہی کی مظہر ہیں۔ اسلامی دنیا میں اسلامی تحریکوں کو کچلنے والے تمام حکمران جدیدیت ہی کے منصوبے کے علم بردار ہیں۔ اس تناظر میں مابعد جدیدیت کے مفکرین ہورے سی حدتک حلیف ثابت ہو سکتے ہیں۔ مابعد جدیدی مفکرین مغرب اور مغربی تہذیب کی شان وشوکت، سرمایہ دارانہ معیشت کی چکا چونداور مغربی افکاراور عقلیت کے سحرکو توڑنے میں ہمارے معاون بن سکتے ہیں۔ دعوتِ سرمایہ دارانہ معیشت کی چکا چونداور مغربی افکاراور عقلیت کے سحرکو توڑنے میں ہمارے معاون بن سکتے ہیں۔ دعوتِ

**&235** 

اسلام پیش کرنے والوں کو بڑا چیلنے ان قو توں سے در پیش ہے، جواسلامی تعلیمات کورجعت پیند قرار دیتے ہیں اوراس کے مقابلے میں جمہوریت، مردوزن کی مساوات وغیرہ کے مغربی تصورات کواسلامی معاشروں کے لیے راہِ نجات قرار دیتے ہیں۔ مابعد جدیدیت کے مفکرین بڑے زوروشور سے ان ''عظیم بیانات' نجات قرار دیتے ہیں۔ مابعد جدیدیت کے مفکرین بڑے زوروشور سے ان ''عظیم بیانات' ہمیں ان کی رو تشکیل (Deconstruction) میں مصروف ہیں۔ لہذا اس معاملے میں ہمیں ان کے افکار سے کسی حد تک معاونت مل سکتی ہے۔ مابعد جدید مفکرین نے جدید مغرب کے دعظیم بیانات' پر جوسوالات کھڑے کیے ہیں ہمیں ان کا مؤثر استعال کرنا چاہیے۔

4۔ مابعد جدید مفکرین اگرچہ مذہبی روایات کو تقذیس کا درجہ دینے اور مذہب کوآفاقی سچائی کا مقام دینے کے لیے تیار نہیں ہیکن اگر کوئی شخص روحانی سکون کے لیے کوئی مذہب اختیار کرتا ہے یا کوئی معاشرہ اپنے لیے مذہبی قانون پیند کرتا ہے تو مابعد جدید مفکرین کے نزدیک بیرویہ اطرزِ مل قابلِ اعتراض نہیں۔ بیصورتِ حال بھی اسلامی تعلیمات کی نشروا شاعت کے لیے معاون وسازگار ثابت ہوسکتی ہے۔

5۔ آسانشات زندگی کی دوڑ اور دولت کے حصول کی گئن؛ کی وجہ سے دنیا میں وسیع پیانے پر ہجرت کا عمل جاری ہے۔ ملکول کے اندرد یہاتوں سے شہروں کی طرف اور غریب ملکوں سے امیر ملکوں کی طرف وسیع بیانے پر نقل مکانی ہور ہی ہے جس کی وجہ سے دنیا بھر میں تکثیری معاشر سے (Pluralistic societies) وجود میں آرہ عبی ہیں۔ ان معاشروں میں اہلِ اسلام کے لیے ایک بڑا مسئلہ اپنی اسلامی شناخت اور شخص کے تحفظ کا ہے۔ ما بعد جدیدیت یہاں بھی ہمیں اہلِ اسلام کے لیے ایک بڑا مسئلہ اپنی اسلامی شناخت اور شخص کے تحفظ کا ہے۔ کا بعد جدیدیت یہاں بھی ہمیں اہلی اسلام کے نقط کرتی ہے۔ مشلاً کیساں Civil Code کا تصور جدیدیت کا بعد جدیدیت یہاں بھی ہمیں اپنی اپنی اپنی اپنی اپنی کی بسند کے علیحدہ علیحدہ قوانمین کی نہ صرف گنجائش ہے، بلکہ یہ تشیریت قابلِ تحسین ہے۔ امید کی جاتی ہے کہ مسلم مفکرین، مابعد جدیدیت کے علم برداروں کو دوسری مذہبی آفلیتوں کے لیے اسلامی تعلیمات کے حق میں استعال کر سکتے ہیں کیونکہ مابعد جدیدیت کے مطابق ہر مذہبی آفلیتوں کے لیے اسلامی تعلیمات کے حق میں استعال کر سکتے ہیں کیونکہ مابعد جدیدیت کے مطابق ہر مذہبی گردہ کو اپنے مذہبی قوانمین کے مطابق اپنے معاملات چلانے کا حق ہے۔ الہذا مجب خالص اسلامی تعلیمات پر علی کو یقیناً دیگر لوگوں کو موجہ کرنے اور دعوت دینے کا سبب بنیں گی۔ موجہ کرنے اور دعوت دینے کا سبب بنیں گی۔

6۔ مابعد جدیدیت کے نظریات مثلاً قدروں اور سچائی کی اضافیت اور مہابیانیہ کے ردّ کو سلم مفکرین کو پرزور طریقے سے چینج کرنا چاہیے۔ان مفکرین کے اٹھائے ہوئے سوالات پر اسلام کا معتدل اور متوازن مؤقف گزشتہ صفحات میں پیش کیا جا چکا ہے۔ یہ مؤقف مابعد جدیدیت کے اندرونی تضادات سے بھی پاک ہے اور جدیدیت ک

ان الجھنوں کو بھی نہایت خوبصورتی ہے حل کرتا ہے جن کے حل کے لیے مابعد جدیدیت کی تحریک برپا ہوئی۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ ممکنہ وسائل کو استعال کرتے ہوئے یہ مؤقف پرزور طریقے سے دنیا کے سامنے لایا جائے۔

7۔ اس وقت دنیا بھر کے مذہبی اور نظریاتی فلسفے اپنے پیغام اور طرز پیش کش کو مابعد جدید ذہن کے حسب حال بنانے کی کوشش کررہے ہیں۔کیتھولک چرچ نے تواس کی با قاعدہ منظم کوشش شروع کر دی ہے۔اور سیحی مطالعات میں Postmodern Evangelism با قاعدہ ایک ڈسپلن کی حیثیت اختیار کرچکا ہے۔(10) مار کسزم کی نئی پیش کش نیو مار کسزم کی صورت میں سامنے آ رہی ہے اسلام کے داعیوں کو بھی اپنی پیش کش میں بدلے ہوئے ذہن کا لحاظ رکھنا ہوگا۔

مسلم مفکرین ابھی تک جدیدیت کو مد نظر رکھ کراسلام کی حقانیت ثابت کرتے رہے ہیں۔ جن کا ہدف تھا کہ جدیدیت کے خیالات ونظریات کو غلط ثابت کیا جائے اور اس کے مقابلے میں اپنی وعوت کی معقولیت ثابت کی جائے۔ اب ہماراسامنا ایک ایسے ذہن سے ہے جو کسی نظر بے اور قدر/ خیال کی ضرورت کا قائل نہیں ہے۔ وہ بیک وقت ہماری وعوت اور ہمارے نخالف کی وعوت ، دونوں کی سیحے اور غلط مجھتا ہے۔ وہ نظریہ اور فکر کے معاملے میں سیحیدہ ہی نہیں ہے۔ وہ مذہب کے ساتھ ساتھ فکر اور نظر بے کو بھی انسان کا ذاتی / انفرادی معاملہ مجھتا ہے جس پر بحث کرنے اور لڑنے یا سیجیدہ ہونے کی کوئی ضرورت ہے نہ جواز۔

یہ بدلی ہوئی صورت حال علمی ونکری مباحث کے بورے منظرنا مے کو بدل کررکھ دیتی ہے۔اوراس کا لحاظ کیے بغیر ہم اپنی حکمت عملی کا سیجے طور پرتعین نہیں کر سکتے۔

8۔ مابعد جدیدیت نے فلنے کا روایتی تصور ہی بدل کرر کھ دیا ہے۔ سابقہ نظریات کے ابطال کے بعد سوچنا ہی چھوڑ دیا ہے۔ دوسر نے فظوں میں مابعد جدیدیت نے معقولیات اور علمی دلائل کی اہمیت اس قدر گھٹادی ہے کہ فلنفہ ساجیات، تہذیبی مطالعات وغیرہ میں اپنا نقط ُ نظرییش کرنے کے بالکل نئے طریقے وجود میں آچکے ہیں۔ معقولات کے مقابلے میں جذباتی اپیل اور منظم اور مربوط بحث معقولات کے مقابلے میں ہذباتی اپیل اور منظم اور مربوط بحث کے مقابلے میں ہلکی پھلکی اپلیس مابعد جدید ذہن سے زیادہ قریب ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ ابن رشد ہ امام غزالی ، ابن حزم اور ابن تیمید کے بجائے سعد گی ، روئی ، عمر خیام اور اقبال اس وقت بھی مغربی دنیا میں پڑھے جارہے ہیں۔ ہمیں اپنی دعوت کی پیش کش میں اس تبدیلی کو بھی ملحوظ رکھنا ہوگا اور ایسے مطالعات تیار کرنے ہوں گے جن کے مقد مات مابعد جدید ذہن کو اپیل کر سیں ۔

**&237** 

9۔ معلومات اوراطلاعات کی اس غیر معمولی اہمیت کا جسے مابعد جدید عہد میں طاقت کے سب سے بڑے سرچشے کا مقام مل چکا ہے۔ تقاضا ہے کہ مفکرین اسلام اس محاذ پر توجہ دیں کہا جارہا ہے کہ مابعد جدید دور میں سب سے بڑی قوت معلومات کی قوت ہی ہے بچچلے باب میں ہم ذکر کر آئے ہیں کہ لیوٹارڈ نے اسانی کھیلوں کے حوالے سے ثابت کیا ہے کہ نئے دور میں معلومات کی ہر چال طاقت کی ایک وضع کی حامل ہے۔ اور بین الملکی طاقت کے کھیل میں کم پیوٹر اکر ڈ معلومات کا بڑا حصہ ہوگا۔ یہ بھی عین ممکن ہے کہ قو موں اور ملکوں کی آیندہ رقابتیں اور دشمنیاں معلومات کے ذخیروں پر قدرت حاصل کرنے کے لیے ہوں گی یعنی معلومات گیری ملک گیری کی طرح عالمی سطح پر موں کا درجہ اختیار کرلے گی۔

اسی صور تحال کا نتیجہ ہے کہ ہر ملک اپنی معلومات پالیسی (Knowledge policy) وضع کررہا ہے اس تناظر میں معلومات کے انتظام (Information Management) کوغیر معمولی اہمیت دے رہا ہے۔ اس تناظر میں ہمیں بھی Information Technology سے صرف نظر نہ کرنا چاہیے اور حکومتی اور نجی سطح پر قائم جامعات کومعلومات اور ڈیٹا (Data) کے جمع وانتظام اور استعال پرخصوصی توجہ دینا ہوگی اور اپنی معلوماتی پالیسی وضع کرنا ہوگی۔ جبکہ ہمارے ہاں تو یہ افسوسنا ک صور تحال ہے کہ جامعات کے درمیان معلومات کی ترسیل کا باہم مر بوط انتظام نہیں ہے۔ ابھی تک تحقیقی مقالہ جات کی فہرستیں ہی کمپیوٹر اگز ڈنہیں ہو سکیں۔ مقالات کیا Digitalized ہوں گئے۔ اس معاطے میں بھی پیش رفت کی ضرورت ہے۔

مخضریہ کہ مابعدجدیدیت، جدیدیت کا ایک منفی رقمل ہے اوراس گھٹا ٹوپ اندھیرے کا مظہر ہے جس میں مسلسل کئی نظریات کی ناکامی اورابطال کے بعد ہمارے عہد کا پڑھا لکھا انسان بھٹک رہا ہے۔افکار، نظریات اورفلسفوں کی عالی شان عمارتیں اس بری طرح سے زمین بوس ہو گئیں کہ نئے زمانہ کے فلسفوں نے عافیت اسی میں محسوس کی کہ سوچناہی جھوڑ دیاجائے۔فکر وخیال اور سچائی کے تصورات ہی کو واہمہ قرار دیاجائے۔نظریے اور آئیڈیالوجی کو ایک ناپیندیدہ شے باور کیا جائے اور حیاتِ انسانی کو حالات اور افر اتفری کے حوالے کرکے مابعد جدیدیت کی بھاری بھرکم اصطلاحات کی چھتری تلے اپنا بھرم قائم رکھاجائے۔تمام جھوٹے خداوں کے زمین بوس ہوجانے کے بعد مابعدجدیدیت دراصل' لا السے 'کا اعلان ہے۔اب یہ سلم مفکرین اور داعیانِ اسلام کے ذمہ ہوجانے کے بعد مابعدجدیدیت دراصل' لا السے 'کا اعلان ہے۔اب یہ سلم مفکرین اور داعیانِ اسلام کو ذمہ ہوجانے کے بعد مابعدجدیدیت دراصل' لا السے کرتے ہیں جو یقیناً ہوگا اور موجودہ کیفیت کالازمی اور منطقی انجام ہوگا۔

**&238** 

## فصل سوم

### مابعدجديديت اوراسلامي نظريه حيات

فردہویا قوم ،نظریے اور مقصودِ حیات کے بغیر اس کی ترقی اور استحکام ممکن نہیں۔ علامہ اقبالؓ نے اس حقیقت کواپنے اشعار میں اس طرح بیان کیا ہے:

زنده فردازار تباطِ جان وتن زنده قوم از حفظِ ناموسِ کهن مرگ ِفرداز حشکیٔ رودِحیات مرگ ِقوم از ترک ِمقصودِحیات (10)

(فردی زندگی جان وتن کے تعلق سے قائم ہے، اور قوم کی زندگی اپنی قدیم روایات کے تحفظ سے قائم رہتی ہے۔ فردکی موت جوئے حیات خشک ہوجانے سے واقع ہوجاتی ہے، اور قوم کی موت مقصودِ حیات ترک کردینے سے ہے۔ پوری دنیاعموماً اورعالم اسلام خصوصاً ما بعد جدیدیت کی'' بے نظریہ زندگی'' کی عالمی مہم کے نتیج میں جن حالات سے دوجار ہے، وہ'' حفظ ناموس کہن'' کے لیے خطرہ اور'' ترک مقصود حیات'' کے بتاہ کن راستے کی طرف دھکیلے جانے کا سامان ہے۔ ان خطرات اور اس بین الاقوامی بلغار کا ہروقت مقابلہ آج کی سب سے ہڑی ضرورت

فرداورقوم دونوں ہی کی زندگی میں نظریہ، تصویر حیات اور زندگی کے مقصود کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے سے بچے کہ قرآن نے انسان کی سب سے بڑی ضرورت' ہمایت' کوقر اردیا ہے۔ اھدن الصراط المستقیم اس کی سب سے بنیادی دعا ہے اور ھدی للمت قیائ دعا کا جواب ہے۔ ہم پہلے بھی اس پر گفتگو کر بچے ہیں مزید وضاحت کرتے ہوئے عرض ہے کہ قرآن پاک میں تخلیق آدم علیہ السلام کے واقعے کوجس طرح بیان کیا گیا ہے، اس کا مرکزی نکتہ انسان کا مقصد وجود ہے۔ یعنی خلافت اور نیابت الہی اور پورا قرآن اس ہم ایت کا امین ہے جوانسان کو یہ کردارادا کرنے کے لائق بناتا ہے۔

اس سلسلے کی سب سے پہلی بات یہ ہے کہ جس انسان کواللہ نے خلیفۃ الارض بنایا، اسے علم الاشیاء سے نوازا۔ اسے عقل، ارادے، اوراختیار کی دولت سے مالا مال کیا۔ اس کے اندر خیراور شردونوں کا داعیہ رکھا:
''فالھمھا فجو رھا و تقوٰ ھُلُد (11) اسے تق و باطل اور خیروشر میں تمیز کی صلاحیت سے نواز نے کے

بعد، ہدایت سے بھی نواز ااور کامیا بی کی شاہراہ کوروثن کر کے فرمایا کہ جو ہدایت کی پیروی کرے گا، وہی کامیاب ہے اور جواس سے روگر دانی کرے گاوہ نا کام ونا مراد ہے؟

''فاما یاتینکم منی هدی فمن تبع هدای فلاخوف علیهم و لاهم بوللزنمون کفر و کذّبوابایتنا او لَئِكَ اصحب النارهم فیها خالدون(1°2) (پر جومیری طرف ہے کوئی ہدایت تمہارے پاس پنچ تو جولوگ اس ہدایت کی پیروی کریں گے، ان کے لیے کسی خوف اور رنج کاموقع نہ ہوگا اور جواس کو قبول کرنے سے انکار کریں گے اور ہماری آیات کو جھٹلائیں گے، وہ آگ میں جانے والے ہیں۔ جہاں وہ ہمیشہ رہیں گے۔)

اس سے معلوم ہوا کہ انسانی زندگی کی سب سے کارفر ما قوت نظریہ اور ہدایت ہے۔اس مثالیے (Paradigm) میں تین چیزیں ہمارے سامنے آتی ہیں:

1 علم الاشیاء: بعنی انسان کواس کا ئنات کے وسائل اورخز انوں کاعلم اورا دراک عطا کیا گیا ہے۔اسی چیز نے انسان کو دوسری تمام مخلوقات پرفوقیت بخشی اورا سے نیابت وخلافت کا اہل بنایا۔

2 عقل اورانتخاب کی آزادی انسانوں کوعطا کی ۔فرشتوں نے اسی جانب اشارہ کرتے ہوئے کہاتھا: ''یونساد کرے گا۔''گویاردوقبول کے لیے اللہ تعالی نے انسان کو جرمیں نہیں کسا بلکہ اس کو آزادی اورانتخاب کی صلاحیت بھی دی ہے۔ یہ دونوں چیزیں تو سیکولرسوچ (یا مابعد جدیدیت) اور دینی سوچ میں مشترک ہیں۔ البتہ اس سلسلے کی تیسری چیز (ہوایت) کے بارے میں جوانسانی زندگی کے لیے انتہائی ضروری ہے مغربی فکر (دور مظلمہ سے لے کر مابعد جدیدیت تک) اور دینی فکر میں بعد المشر قین نظر آتا ہے اور یہیں سے اختلاف کی بنیادسا منے آتی ہے۔ 8۔ ہدایت سے مراداس زندگی کو گزار نے کا اسلوب، احساس ذمہ داری کی میزان اور آخرت میں جواب دہی کی ذمہ داری ہے، جس کے لیے انبیا ورسل علیم السلام کو بھیجا گیا، کتابوں اور ہدایت کی روشنی دی گئی اور خاتم الانبیاء محمسلی داری ہے، جس کے لیے انبیا ورسل علیم السلام کو بھیجا گیا، کتابوں اور ہدایت کی روشنی دی گئی اور خاتم الانبیاء محمسلی داری ہے، جس کے لیے انبیا ورسل علیم السلام کو بھیجا گیا، کتابوں اور ہدایت کی روشنی دی گئی اور خاتم الانبیاء محمسلی داری ہے، جس کے لیے انبیا ورسل علیم السلام کو بھیجا گیا، کتابوں اور ہدایت کی روشنی دی گئی اور خاتم الانبیاء محمسلی داری ہے، جس کے لیے انبیا ورسل علیم السلام کو بھیجا گیا، کتابوں اور ہدایت کی روشنی دی گئی اور خاتم الانبیاء محمسلی داری ہے، جس کے لیے انبیا ورسل علیم السلام کو بیا گیا میں دیا گئی اور خاتم الانبیاء محمسلی داری ہے، جس کے لیے انبیا ورسل علیم کی الیارے کی میں السلام کو بھیجا گیا ، کتابوں اور ہدایت کی روشنی دی گئی اور خاتم کی اور خاتم کی کتابوں اور میں کی کتابوں اور میں کی کتابوں اور میں کی کتابوں اور میں کیا کتابوں اور میں کی کتابوں اور میابوں اور کتابوں اور کتابوں اور میابوں اور کی کٹی اور خاتم کی کتابوں اور کتابوں اور میں کی کتابوں اور کیا کیا کتابوں اور میابوں اور کتابوں کتابوں اور کتابوں کتابوں اور کتابوں کتابو

ر الله عليه وسلم برا بنی اس ابدی مهرایت کی تحمیل کی فرمایا: الله علیه وسلم برا بنی اس ابدی مهرایت کی تحمیل کی فرمایا:

"المن الرسول بماانزل اليه من ربه والمومنون كل المن بالله وملئكته وكتبه ورسله لانفرق بالحد من رسله وقالو سمعنا واطعنا غفر انك ربنا واليك المطئير(13) (رسول اس بهايت پرايمان لايا ہے جواس كے رب كى طرف سے اس پرنازل ہوئى ہے اور جولوگ اس رسول كے مانے والے ہيں، انہوں نے بھی اس بدایت كودل سے تعلیم كرلیا ہے۔ بیسب اللہ، اس كے فرشتوں، اوراس كى كتابوں، اوراس كے رسولوں كو مانے ہیں۔ اوران كا قول بیہ ہم اللہ كے رسولوں كوا يك دوسرے سے الگہ نہیں كرتے۔ ہم نے تعم

سنااوراطاعتِ قبول کی۔ مالک، ہم تجھ سے خطائجنش کے طالب ہیں اورہمیں تیری طرف بلٹنا ہے۔)

مرادیہ ہے کہ ہدایت وہ چیز ہے جومقصدتک پینچنے کی تمام ترجدوجہدکوسہاراعطاکرتی ہے، ہم کوانسانیت کے لیے نافع اورسود مند بناتی ہے، اور نیابت وخلافت کی ذمہ داری اداکرنے کے لیے رہنمائی عطاکرتی ہے، دوسر کے نظول میں علم الاشیاء آزادی انتخاب اور ہدایت کے تین ستونوں پر ہی نظر ہے، مقصد اور منزل کے چراغ روشن ہوتے ہیں۔ ان کے بغیر نہ زندگی میں انضباط پیدا ہوتا ہے، نہ اصل جوہر انسانیت کا اظہار ہوتا ہے، اور نہ تحریک وکوئی راستہ ملتا ہے۔ اس لیے انفرادی اور اجتماعی زندگی کے لیے نظریہ ناگز برہے، اور یہ جھی معاشروں اور انسانوں کے لیے ضروری ہے، جب کہ اسلامی نقط نظر سے ہدایت، انسانی زندگی کی سب سے بڑی ضرورت ہے۔ جس کے لیے یہ اصول طے کردیا گیا ہے:

"اهدن الصراط المستقيم صراط الذين انعمت عليهم غير المغضوب عليه و لاالفضاً ليونُ (14) (بمين سيدها راسته دكهاان لوگون كاراسته جن پرتونے انعام فرمايا، جومعتوب بين موئے، جو بھلے ہوئے نہيں ہيں۔)

انسانی تاریخ اس بات پر گواہ ہے کہ جن قوموں اور انسانوں کے سامنے کوئی نظریہ اور منزل تھی ، انہی نے تاریخ کے اوراق میں اور تہذیب کے دامن میں نام پیدا کیا، نظریہ غلط ہو یا درست، شرپیبنی ہو یا خیر کاعلم بردار، دونوں ہی صورتوں میں وہ ہمیشہ زندگی کی نشو ونما، پیش رفت اور ترقی کے لیے ایک بنیا دی محرک رہا ہے۔ البتہ نظریہ اگر حق پہنی ہوتو اس سے انسانی زندگی اور دنیائے تہذیب میں خیراور فلاح کے چشمے بھوٹے ہیں اور اگروہ باطل پر بینی ہوتو اس سے انسانی زندگی اور دنیائے تہذیب میں خیراور فلاح کے چشمے بھوٹے ہیں اور اگروہ باطل پر بینی ہوتو یہ جہان تگ و تا زفساد کی لپیٹ میں آجا تاہے۔

بیسویں صدی ایک طرف تو بے خدافلسفوں کے درمیان کش کمش اور دوسری طرف قوموں کے درمیان شرکش اور دوسری طرف قوموں کے درمیان شرکش میں ایوان تر گذیف (م شجارتی ومعاشی رقابت کی بناپرخوں ریز تصادم کی صدی تھی۔اس سے قبل انبیسویں صدی میں ایوان تر گذیف (م 1883ء) نے عدمیت (Nihilism) زندگی ایک بے معنی اور محض وجودی چیز ہے )۔ کے نظر بے کو بڑے دعوے سے بھیلانے کی کوشش کی تھی۔ گزشتہ دو صدیوں میں'' جواب دہی کے تصور سے بالا' انسان کی مزعومہ سوچ کا سرچشمہ اسی فکر سے بچوٹا ہے۔

آج دنیامیں ایک طرف تو بیصورت حال ہے کہ مابعد جدید مفکرین ہرآ فاقی بیان، صدافت اور نظریے کی عکد جدیدیت کتابیغ کرتے دکھائی دیتے ہیں۔ آ فاقی سطح پر عدم نظریہ یعنی مابعد جدیدیت کی جانبیدا ہوگیا ہے اسے پر کرنے کے لیے دوسری طرف نظریات کی بالا دستی، کی محال ہیدا ہوگیا ہے اسے پر کرنے کے لیے دوسری طرف نظریات کی بالا دستی،

**€241** 

مقاصداور''اقداربطوراصل کارفر ما قوت' کے فہم اور حصول کی پیاس بڑھ رہی ہے۔عصر حاضر میں پیداشدہ عالمی، تہذیبی،معاشی،اخلاقی اور سیاسی بحران کاحل ایک بار پھر نظریاتی آ در شوں میں تلاش کیا جارہا ہے۔مرادیہ ہے کہ اصل بحران، اخلاقی بحران ہے، نظریاتی شعور کی پستی کا بحران ہے، جس نے انسانی زندگی اور اس کے مستقبل کو خوفناک چیلنج سے دوجار کر دیا ہے۔

آج اہل فکر ونظر، اقد اراورا خلاق کی کارفر مائی کوزندگی کے فیصلہ کن مظہر کی صورت میں پیش کررہے ہیں۔ وہ کہہرہے ہیں کہ انسانیت کامستقبل اسی وقت روشن قر اردیا جاسکتا ہے، جب ایک ایساعالمی نظام معرض وجود میں آئے، جواحترام آ دمیت، اخوت، حریت اور مساوات اور بے لاگ انصاف پر استوار ہو، جواستحصال سے پاک اور انسانوں کے درمیان محبت، امداد باہمی اور مؤدت کا داعی ہو۔

یا کستان کے فکری بانی علامہ محمدا قبال جھی کہہ گئے ہیں:

''جو کچھ قرآن سے میری سمجھ میں آیا ہے، اس کی روسے اسلام محض انسان کی اخلاقی اصلاح ہی کا داعی نہیں، بلکہ بشریت کی اجتماعی زندگی میں ایک تدریجی مگر اساسی انقلاب بھی چاہتا ہے۔۔۔۔۔ یہ اسلام ہی تھا جس نے بنی نوع انسان کوسب سے پہلے یہ پیغام دیا کہ دین نہ تو قومی ہے، نہ نیلی، نہ انفرادی، نہ پرائیویٹ بلکہ خالصتاً انسانی ہے۔اس کا مقصد، باوجودتمام فطری امتیازات کے عالم بشریت کو متحد و منظم کرنا ہے۔''(15)

گویااسلام ان سلی اورعلاقائی امتیازات سے بلند ہوکرانسان کواس کی فطرت کی جانب بلاتا اوراسے ایک تصور جہال (World Order) کی روشنی دیتا ہے کہ جس کی بناپر منصفانہ نظام جہال (World view) نمو پذیر ہوتا ہے۔ مسلمان اپنی تعریف کے اعتبار سے ایک عالمی امت کا حصہ ہے، ایک مشن اور مقصد کاعلم بردار ہے جسے مسلمانیت کی بیچان نے ایک خاص ذمہ داری سونپ دی ہے۔ مسلمان گناہ گار ہوسکتا ہے، مگر وہ اسلام کے تصور جز اوسز ااوراخروی جواب دہی کے تصور سے الگنہیں ہوسکتا۔ اس لیے عقیدہ اور نظریۂ حیات ہی اول و آخر مسلمان کی بیچان ہے۔ یہ عقیدہ انسان کے ذہن میں تین بنیا دی تصور ات راسخ کردیتا ہے:

1۔غیراللہ(مادی ومعنوی)سے بغاوت۔

2۔اللّٰہ پرایمان اوراس کےسامنے کمل سپر دگی۔

3۔ زندگی گزارنے کے لیے اللہ، رسول، قرآن اور آخرت پرایمان اور قرآن وسنت کی ہدایت کے مطابق زندگی کوڈھالنے کی جدوجہد\_ یہ تنیوں تصورات ایک دوسرے سے مربوط ہیں اور یہی مسلم امت کی بنیاد ہیں اوراسی مناسبت سے ہرمسلمان مرداور عورت کی شناخت متعین ہوتی ہے۔

**€242** 

### حواشی (باب سوم)

- (1) انصاری،مولوی ڈاکٹر خالدعلی، بانی و مدیر، ماہنامہ ساحل کراچی، جلد سوم شارہ تین مارچ 2007ء، ص 26
- (2) اختر الایمان، شیشے کا آ دمی بحواله نارنگ، گو پی چند، ترقی پبندی، جدیدیت، مابعد جدیدیت، سنگِ میل پبلی کیشنز لا ہور 2006ء، ص 647
  - (3) الذّريَّات:56
- (4) نیر، ڈاکٹر ناصرعباس، مابعد جدیدیت \_اطلاقی جہات،مغربی یا کستان اردوا کیڈمی لا ہور،س ن،ص 182
- (5) انصاری،مولوی ڈاکٹر خالدعلی، بانی و مدیر، ماہنامہ ساحل کراچی، جلد سوم شارہ تین، مارچ 2007ء، ص 37
  - (6) عثانی، ذیشان الحسن سکھر سے فلوریڈا تک، گلوبل سائنس پبلی کیشنز کراچی، 2005ء، ص58
    - (7) الضاً ص 59
  - (8) نيويارك ريويوآ ف بكس، اشاعت 5 نومبر 1970 ء بحواله اشتياق احمد، جديديت كا تنقيدي تناظر، بيت الحكمت لا بهور 2006ء، ص 220
    - (9) النحل:125

(10) www.gettysburgsem.org/mhoffman/other/postevangelism.html.

- (10) اقبال، علامه محمد، اسرار ورموز، شخ غلام على ايند سنز پبلشرز لا مور، 1964ء، ص 63
  - 8: الشمس (11)
  - (12) البقره:39-38
    - (13) البقره:285
      - (14) فاتحہ:6-5
- (15) كيم جنوري 1938ء سال نو كاپيغام آل انڈياريڈيولا ہور، بحوالہ ما ہنامہ ترجمان القرآن لا ہور شمبر 2009ء، ص8

### حاصل بحث

ما بعد جدیدیت یا پسِ جدیدیت اصل میں انگریزی اصطلاح (Postmodernism) کاار دوتر جمه ہے۔ مابعد جدیدیت آج کے دور کا فلسفہ، ترقی یا فتہ معاشروں کاعقیدہ، طر نِه زندگی ،معاشرتی صورت حال اور نظریہ حیات کا نام ہے۔ابتدامیں مابعد جدیدیت کی اصطلاح تنقیدی نظریہ (Critical Theory) کے طور پراستعال ہوتی رہی۔ پھر بیسویں صدی کی اختیامی دہائیوں میں بیاصطلاح قانون، تاریخ، کلچراور مذہب کی وضاحت کے لیے بھی استعال ہونے گی۔ مابعد جدیدیت اصل میں اس ساجی اور فکری رجان کا نام ہے جوجدیدیت کی فکری تحریک کے رقمل کے طور پر ظاہر ہوا اور Compact Dic کے مطابق مابعد جدیدیت ایسا تصور زندگی اور طرز فکر ہے جونظریات وعقاید بربے بیٹنی کی وجہ سےمتاز ہے۔

مابعد جدیدیت کسی بھی حتمی اصول اور آفاقی سیائی کے وجود کاانکار کرتی ہے۔ یہ کسی بھی مذہبی، سائنسی اورفلسفیانہ صدافت کی منکر ہے۔ وجہ بیر ہے کہ سائنس،فلسفہ اور مذہب آ فاقی ہیں جبکہ مابعد جدیدیت اضافیت اور انفرادیت کی مدعی ہے۔ مابعد جدیدیت کا بیرتضاد (Paradox) ہے کہ یہ ہرقتم کے حتمی اور آ فاقی اصول ونظریات کو رد کرتی ہے۔ نتیجہ صاف ظاہر ہے کہ اس کے اپنے اصول ودعاوی پھر کیونکر قابل شلیم اور شک سے بالا ہو سکتے ہیں۔ یمی وجہ ہے کہ مابعد جدیدیت اپنے اصولوں کی بنیاد پرخودکوہی ثابت نہیں کرسکتی جبکہ مابعدالطبیعیاتی نظریات کے ثبوت موجود ہیں جن کا مابعد جدیدیت کے حامی انکار کرتے ہیں۔

مابعد جدیدیت کے بانیوں میں ایک نمایاں ہستی جین فرینکوس لیوٹارڈ ہیں جنہوں نے فرانسیسی میں ایک كتاب لكسى جوما بعدجديديت كنظريات كحوالے سے بائبل كا درجه ركھتى ہے كتاب كا نام ہے:

The Postmodern Condition: A Report on Knowledge اس میں لیوٹارڈ لکھتا ہے:

I define postmodernism as incredulity towards metarratives:

مابعد جدیدیت کے حامی کہتے ہیں کہ جدیدیت نے عقل کی بالاتری، آزادی، جمہوریت، ترقی، اوراشترا کیت جیسے خیالات عالمگیر سیائیوں (Metanarratives) کی حیثیتوں سے بیش کیے۔ یہایک کھلافریب تھاز مانے کی تبدیلی نے ان ساری خودساختہ حقیقوں کا جھوٹ واضح کر دیاہے۔اس لیےاب اس عہد میں اس طرح کے عظیم بیانات/مہابیانیے نہیں چلیں گے۔ بیاس عہد کا خاصہ ہے اوراس عہد کی بیخصوصیت ہی مابعد جدیدیت

مابعدجدیدیت کے بنیادی نظریات درج ذیل ہیں:

- - 2۔ ساجی،سیاسی،اد بی،اخلاقی، مذہبی ہرمعاملے میں بغاوت اورانحراف کارحجان ہے۔
- 3۔ مہابیانیہ کا زمانہ گزرگیا۔ مہابیانیہ ختم ہو گئے یا دب گئے ۔ بید دور چھوٹے چھوٹے بیانیوں کا ہے جو مقامی ثقافتوں کے مطابق درست ہو سکتے ہیں۔
- 4۔ سچائیاں ایک نہیں ہیں، ان کااظہار مختلف پہلوؤں سے ہوسکتا ہے۔ مابعد جدیدیت اس بات پرزور دیتی ہے کہ سچائی universal نہیں ہوسکتی۔
- 5۔ آب تک کلا سیکی سر مایہ کوعقیدت کی نظر سے دیکھا جاتار ہاہے کیکن اس کومتنداور حتمی نہیں تصور کرنا جا ہیے۔ اس کار دنشکیل کیا جاسکتا ہے۔
- و میں باغیر حقیقی ہوگئ ہے۔ دراصل اب چیزوں کی نمایندگی جس طرح ہوتی ہے وہ بذات خود متعلقہ اشیاسے مختلف ہوتی ہے دراصل اب چیزوں کی نمائندگی مختلف ہوتی ہیں۔ اور آئے دن کے مرحلے یہ ثابت کرتے ہیں کہ نہ تو سچائیاں ہی مستقل ہیں اور نہ ان کی نمائندگی ہیں!

مابعدجدیدیت کاپہلانظریہ جسے ہم نے تحقیق وتجزیہ کاموضوع بنایا ہے، وہ ہے: سچائی کی اضافیت کانظریہ اور مہابیانیہ کارڈ''۔ مابعد جدیدیت کے مطابق دنیا میں کسی آفاقی صدافت کا وجود نہیں ہے۔ جدیدیت کے علم بردار دعویٰ کرتے ہیں کہ جمہوریت، آزادی ومساوات، سرمایہ دارانہ نظام معیشت یا اشتراکیت ایک عالمی سچائی ہے اور دنیا کوچا ہے کہ وہ ان نظاموں کو اپنالیں۔

مابعد جدیدی دوسری انتها پر جاکر عالمی آفاقی سچائیوں اور مذہب کے عقاید وتصورات کا انکار کرتے ہیں کہ کسی عالمی سچائی کا وجود ہی نہیں ہے۔ مابعد جدیدیت سچائی، اخلاقی قدر، حسن، ذوق وغیرہ کا تعلق انفرادی پسند ونا پسند اور حالات سے جوڑتی ہے۔ یعنی ایک ہی بات کسی مقام پر یا مخصوص صورت میں درست اور دوسری صورت میں جموٹ ہوسکتی ہے۔ مابعد جدیدیت کے نزدیک کائنات میں ایسی کوئی قدریا صداقت موجود نہیں جس پر زمان ورکان کی تبدیلی اثر انداز نہ ہو۔

مہابیانیہ کے رداور آفاقی صدافت کے عدم وجود کا یہ مابعد جدیدی دعویٰ بھی توایک مہابیانیہ ہے۔لہذا مابعد جدیدیت کا دعویٰ استعباد (Pardox) ہے لہذا ان کا اپنا دعویٰ بھی تو ان کی تھیوری کے مطابق رد ہوجا تا ہے۔ مابعد جدیدی جن بیانوں پرسابقہ نظریات کورد کرتے ہیں انہیں کی روسے مابعد جدیدیت کے دعوے بھی ردہوجاتے ہیں۔فکرانسانی کی بیر عجیب شاہ کارتھیوری ہے جوابیے ہی پیانوں پراپنے آپ کورد کردیتی ہے۔

سچائی کی اضافیت کا نظریہ اسلامی تعلیمات کی رو سے بھی ایک باطل نظریہ ہے۔ شریعت اسلامی کی بنیاد حکمت ودانش پر ہے نہ کہ خواہشات ، حماقتوں اور خرافات پر!یہ ایک بامقصد شریعت ہے۔ اسلام کا دعویٰ ہے کہ وہ عقل سے ثابت ہے اور عقل سلیم سے مذہب کا ثبوت پیش کرتا ہے۔ مغیبات کا دائر ہ اسلام میں محدود ہے اور غیبی عقایہ بھی حددرجہ معقول ہیں۔

اسساری بحث میں اسلام کا نقط مُنظر حد درجہ معتدل ، متوازن اور عقل کو اپیل کرنے والا ہے بعنی اسلام اس بات کا قائل ہے کہ عقل انسانی کے ذریعے مستبط حقائق یقیناً اضافی ہیں اور شک وشبہ سے بالاتر نہیں۔ اور وہ اضافی ہوسکتے ہیں۔ لیکن جن حقائق کا سرچشمہ وحی الہی ہے وہ حتی اور قطعی ہیں۔ امام غزائی نے بھی محض عقل انسانی کے ذریعے حاصل شدہ علم کو اضافی کہا ہے۔ وہ سوال اٹھاتے ہیں کہ حسیات کا دھو کہ عقل سے معلوم ہوتا ہے اور عقل کا دھو کہ کسی ایسے ذریعے سے ہی معلوم ہوگا جو عقل سے بالاتر ہولیعنی وحی الہی۔

جدیداسلامی مفکرین علامه اقبال اورمولانامودودی وغیره نے بھی اس موضوع پر بحث کی ہے۔

مابعد جدیدیت کا دوسرا قابل اعتراض نظریه 'دنیا کے غیر حقیقی ہونے کا نظریہ' ہے۔ مابعد جدیدیت کے نزدیک جو پچھ ہم دیکھ رہیں اس کی حیثیت سچائی کی نہیں ہے۔اس کے علم برداروں کا خیال ہے کہ ہم وہی دیکھتے ہیں جو ہم دیکھناچا ہے ہیں۔وہ دنیا کو حقیقی اور تھوس مناظر اوراشیا کے بجائے ایسے عکسوں اور شبیہوں سے عبارت سمجھتے ہیں جو غیر حقیقی اور غیر محسوں ہیں۔

جین بادریلا مابعد جدیدمعاشرے کو ہائپررئیل قرار دیتا ہے یعنی ایسی چیز کی مکمل تمثیل جس کا کبھی وجود ہی نہ تھا۔ یعنی دنیا Copy world ہے۔ وہ کنزیومرسوسائٹی کے اس طرزعمل کوغیر حقیقی دنیا قرار دیتا ہے۔

میڈیا ہر چیز کوقابل فروخت بنا کر پیش کرتا ہے۔اب فقط پراڈ کٹ نہیں بلکہ خیال،تصورات،عقاید،انسانی جسم،آئیڈیالوجی،آرٹ، سیاسی ایجنڈ اوغیرہ سب کچھ برائے فروخت ہے اور خوبصورت، دکش فریب دے کر فروخت کیے جاتے ہیں۔کاروبار میں کھلافریب دیا جاتا ہے اور برنس کو چیستاں بنادیا گیا ہے۔

اسلامی نقطہ نظر سے بینظر بی محی غلط ہے۔اسلام اس دنیا کو قیقی اور خالق کے ایک منصوب کی صورت میں تخلیق کی گئی قرار دیتا ہے۔خدا کا تخلیق شدہ بینظام بامقصد ہے اور انسانوں کی آز مائش کی جارہی ہے۔اور خدا نے انسان کوارادہ، اختیار، شعور اور قوت ضمیر دے کر دنیا میں پیدا فر مایا ہے اور اس بات کا انتہائی حد تک محقول انظام فر مایا ہے کہ انسان کو اس کے مقصد تخلیق سے آگاہ رکھا جائے۔ اس بات کے لیے اس نے اپنے ہادی اور پیغمبر بھیج تاکہ دنیا کو گاہے باخبر کرتے رہیں۔لیکن انسان وجی ربانی سے منہ موڑ کر اپنی خواہشات، تاویلات، تاویلات،

تشریحات اور تخیلات کے پیچھے بھا گتا ہے۔ لوگ اپنے نفس کے پجاری ہیں۔ اسلام انسان کوکاروبار کے بھی صاف ستھرے اصول دیتا ہے۔ ستھرے اصول دیتا ہے۔ اس ملام نے بیچ غرریعنی دھو کہ یا فریب نہیں ہوتا۔ اور دھو کے سے عیب دار مال کو بیچنا حرام قرار دیتا ہے۔ اس طرح اسلام نے فیاشی کا قلع قبع کرنے اور علی اس لیے اسلام نے فیاشی کا قلع قبع کرنے اور عورتوں کو استحصال (Exploitation) سے روکنے کے لیے پردہ کی تلقین کی ہے۔ قرآن نے انبیاء کے قصے عبرت کے لیے بیان کی کیا ہے تو برائی سے نفرت بیان بھی کیا ہے تو برائی سے نفرت بیدا کرنے کے لیے۔

اسلام چاہتا ہے کہ ایساصاف ستھرا معاشرہ ہوجس میں حق اور عدل ہو، راست بازی ہو، باہمی احترام ہو، جس میں سب لوگوں کوان کے حقوق میسرآئیں اور لوگ بغیر کسی فتنہ اور انحراف سے عمر گی اور خوش اسلو بی سے زندگی بسر کریں۔اسلام نے محض دنیا کی زیب وزینت میں مگن ہونے کو''متاع الغرور'' قرار دیا ہے اور بیچنے کی تلقین کی ہے۔ بلکہ دنیا کی نعمتوں سے مستفید ہوکر خالق تک رسائی حاصل کرنے کواصل مقصد قرار دیا ہے۔

ر تشکیل کے مباحث سے درج ذیل نکات سامنے آتے ہیں:

1- ہر ثقافت اورنسل کواپنی سچائیاں اوراصول ہوتے ہیں اور مابعد جدیدیت جدیدیت اوراس سے پہلے کی تمام روایات کوردکر نے اور نئے سرے سے تشکیل دینے کی داعی ہے۔ 2-متن کے معنی بمشکل ہی وہ قرار پاسکتے ہیں جو بظاہر دکھائی دیتے ہیں۔ 3- کلا سیکی سرمایہ بشمول مقدس الہامی متون ؛ کی روشکیل کی جاسکتی ہے۔ 4-ردشکیل ایسی تفہیم کو تسلیم نہیں کرتی جواپنے اخذ کردہ یا خلق کردہ معنی کودوسروں پرعائد کرتی ہے۔ 5-ردشکیل معنی ہی نہیں سچائی پر بھی سوالیہ نشان لگاتی ہے۔

رد تشکیل کے بارے میں اسلامی تصوریہ ہے کہ یہ ایک غلط اور باطل نظریہ ہے، جوانسانی معاشرے کوخلفشار وانتشار میں مبتلا کر دیتا ہے۔ کیا یہ درست ہے کہ انسانی فکرصدیوں سے طے شدہ اصولوں ونظریات کورد کر کے اپنی تھیوری پیش کرے۔ اگر ہرنسل ایسا کرے تو ثقافت کا تحفظ اور اس کی ترسیل کیسے ممکن ہوسکے گی۔ اسلامی نقطہ نظر سے تہذیب و تدن میں تو تبدیلی ہوسکتی ہے بلکہ انسانی مشاہدات و تجربات سے اخذ شدہ علوم ارتقاء پذیریہیں لیکن انسانی فطرت، کا ئنات کے بنیادی قوانین اور ہدایت وضلالت کے ضابطہ میں کسی تغیر کا سوال ہی پیدائہیں میں انسانی فطرت، کا گنات کے بنیادی قوانین اور ہدایت وضلالت کے ضابطہ میں کسی تغیر کا سوال ہی پیدائہیں ہے۔ ا

اسلام نے ''ختم نبوت''کانظریہ دیا ہے یعنی یہ عقیدہ کہ آن خضرت سلی اللہ علیہ وسلم کے بعداب قیامت تک کوئی نبی نہیں ہوگا۔ اور وی کاسلسلہ ختم ہوگیا ہے۔ اب قیامت تک قرآن ہی اللہ کی کتاب اور بنی نوع انسان کی ہدایت کا ذریعہ ہے۔ اس نظر بے کا دوسرامفہوم یہ ہے کہ اب زمانے میں کسی ایسی تبدیلی کا کوئی امکان نہیں ہے جو بنیادی اصولوں میں کسی ترمیم کی متقاضی ہو۔ آنے والی ہرجدت کی نوعیت جزوی اور ذیلی ہی ہوگی۔ اس لیے مابعد جدیدیت کا رد تشکیل کا نظر پہلغواور باطل ہے۔

ردتشکیل کابید وی کی کہ لفظ معنی در معنی اور باطنی معنی کا سلسلہ ہوتا ہے۔ اور دال اور مدلول کارشتہ اتنا پیچیدہ ہوتا ہے کہ ایک متعین مفہوم اخذ کرناممکن ہی نہیں اسلام میں گیارویں صدی میں دوفرقوں'' ظاہری' (سنی مسلمان) اور باطنی (اساعیلی شیعہ) کے در میان موضوع بحث رہا ہے اور فقہا ومحدثین نے ہمیشہ قرآن وحدیث کے ظاہری اور متعین معنی کوقبول کیا ہے اور رمزیہ، اشاری یاباطنی تاویلات و تفاسیر کو درخوراعتنا نہیں سمجھا۔ امام ابن حزم اور بعد میں امام ابن تیمیہ نے باطنوں کا ڈٹ کر مقابلہ کیا اور ان کو مسکت جواب دیے۔

" قرآن کریم عربی مبین میں نازل ہوا جس کے مفہوم ومنشا کو سمجھنے میں صحابہ کو بھی دفت پیش نہآئی۔ نبی کریم صلی اللّه علیہ وسلم نے بھی ہمیں ایسی شریعت دی جس کی راتیں بھی دن کی طرح روش ہیں۔ یعنی اس کے احکام نہایت صاف اور واضح ہیں۔

# نتائج تحقيق

حاصل کلام ہیہ ہے کہ بیسویں صدی کی آخری دہائیوں اوراکیسویں صدی کے آغاز میں مغرب پرجس فکر وتح یک کاغلیہ ہے اسے مابعدجدیدیت ( Post modernism ) کہاجاتا ہے۔ گزشتہ صدی ، مجدیدیت (Modernism ) کی صدی تھی۔ جدیدیت اصل میں ان نظریاتی ، تہذیبی، سیاسی ، ساجی اور معاشی ، تحریکوں کانام ہے جوگزشتہ دوصدیوں کے بورپ میں روایت پیندی (Traditionalism) اور کلیسائی جرواستبداد کے رغمل میں پیدا ہوئیں اور جن پر ہم پہلے باب میں تفصیل سے روشیٰ ڈال چکے ہیں۔ جرواستبداد کے رغمل میں نبیدا ہوئیں اور جن پر ہم پہلے باب میں تفصیل سے روشیٰ ڈال چکے ہیں۔ اور مابعدجدیدیت ان افکار کے مجموعے کانام ہے جوجدیدیت کے بعد اوراکثر اس کے رغمل میں ظہور پذیر ہوئے۔ مابعدجدیدیت کے مابعد جو کہ میں اور انہوں اس نظام سے بہت سی محروثے۔ مابعدجدیدیت کے عامی مفکرین کی اکثریت کے بعدان مفکرین نے مابوس ہوکر ہوشم کی آفاقی صدافت کو مہابیانیہ (Metanarrative) کہ کرر دکر دیا۔ بلکہ ہرایسے اصول، ضا بطے اور نظر بے کوتسلیم کرنے سے انکار کردیا جوآفا قیت کا دعوے دار ہو۔ بینظریہ چاہے سیاسی ہو،ساجی ہو،معاشی ہو، غذہی ہو یا اخلاقی!

ما بعد جدیدیت کے حامی مفکرین، ما بعد جدید صورتحال کی درج ذیل تین خصوصیات پرزور دیتے ہیں:

1-سپائی کی اضافیت کا نظر میداور مہابیانیہ کارڈ یعنی مابعد جدیدیت کے نزدیک دنیا میں کسی آفاقی سپائی کا وجود نہیں ہے بلکہ آفاقیت کا ہردعویٰ Utopia ہے۔ مابعد جدیدیت کے نزدیک اصل شے، 'اضافیت اور تکثیریت' ہے بعنی مختلف اور متضاد سپائیاں مخصوص حالات اور مقامات کے تحت درست ہوسکتی ہیں۔ ہم نے عقلی اور نقلی بنیادوں پرثابت کیا ہے کہ ایسا نظر میہ غلط ہے۔ انسانی فطرت کچھ اصولوں اور ضابطوں کی کیسانیت کا مظاہرہ کرتی ہے۔ تنوع، جہاں تدن کورنگارگی عطاکر تا ہے، وہاں کچھ اصولوں پراتفاق بھی انسانی تہذیب وثقافت کے ارتفاء اور امن وہم آہنگی کے لیے ضروری ہے۔ اسلامی تعلیمات نہ صرف آفاقی اور معتدل ہیں بلکہ انسانیت کے لیے قابل قبول اور قابل عمل بھی ہیں جن پرزمان ومکان کی تبدیلی اثر انداز نہیں ہوتی۔

2۔ مابعد جدیدیت کی دوسری خصوصیت دنیا کے غیر حقیقی ہونے کا نظریہ لیخنی Hyperreality ہے مابعد جدید مفکرین موجودہ سوسائٹی کے چلن کو کنزیوم کلچر سے تعبیر کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ میڈیا کے طاقتورا ثرنے دنیا کی حقیقت کو دھندلا دیا ہے۔ اور ہم وہی کچھ دیکھتے ہیں جومیڈیا ہمیں دکھا تا ہے بعنی میڈیا حقیقت کی عکاسی نہیں کرتا بلکہ حقائق تخلیق کرتا ہے۔ یہ فکرین مزید کہتے ہیں کہ حقیقت کا وجود خارجی نہیں بلکہ ہرانسان کی سچائی کا معیار جدا جدا ہے اور معاشروں پر Fantacy کا غلبہ ہونے کی وجہ سے انسان کا صدافت کا معیار بدل گیا ہے۔ بادریلا وغیرہ یہ

دعویٰ کرتے ہیں کہ ہم Copy world میں سانس لے رہے ہیں۔

شریعت اسلامیہ کی روسے بینظر بیاورتصور بھی باطل ہے کہ ہرانسان اپنے لیے صدافت کے معیار طے کرلے: صدافت کی رہنمائی ہمیں وحی کے ذریعے خارجی اور عقل سلیم اور شمیر (نفس مطمئنہ) کے ذریعے داخلی طور پر ہوتی ہے۔ خیراور شرکے اصول انسان اپنی خواہشات اور شہوات کی روشنی میں نہیں طے کرسکتا بلکہ ہاوی ہدایت ہی اصل معیار ہے جوانسانیت کے لیے کامیا بی اور فلاح کی ضامن ہے۔ اسلامی تعلیمات کی روسے دھو کہ دہی حرام اور ممنوع ہے اور اسلام کی صاف ستھری اور کھری تعلیمات کا روبار کے بہترین اصول طے کرتی ہیں۔ اپنے کر دار کے ذریعے جو مسلمان تا جراشاعت اسلام کرتے ہیں وہ اس بات کا شوت ہیں کہ اسلامی تعلیمات کو ما بعد جدیدیت کے کنزیوم کی خدشہ در پیش نہیں ہے۔

3- مابعد جدیدیت کا تیسرا نظریه رو تشکیل (Deconstruction) ہے۔ بعنی ہرنسل کی اپنی سچائیاں ، اصول ، معتقدات ، معیار اور نظریات ہوتے ہیں۔ اور گزشته نسلوں کے قائم شدہ اور مقدس سمجھے جانے والے معیارات (Norms) اور معتقدات کے تقیدی اصولوں کی کسوٹی پر جانچ کر ان کی رو تشکیل یا تغیر و تبدل کی جانا چاہیے۔ مابعد جدیدیت کے نزدیک نقدیس کا مرتبہ نہ کسی ہستی کو حاصل ہے نہ متن (Text) کو! ہرنسل کوایئے اصول مابعد جدیدیت کے نزدیک نقدیس کا مرتبہ نہ کسی ہستی کو حاصل ہے نہ متن (Text) کو! ہرنسل کوایئے اصول ونظریات اور معیارات خود قائم کرنے کا پوراحق حاصل ہے۔ ہم مقالے میں مابعد جدیدیت کے نظرید رو تشکیل کے اندرونی تضاد (Paradox) کوواضح کرآئے ہیں اور ثابت کیا ہے کہ اگر ہرآنے والی نسل گزشته نسلوں کے معیارات کی رد شکیل کرتی رہے گی توانسانی علم و ثقافت کا تحفظ اور ترسیل کیسے ممکن ہوگی اور علوم انسانی میں ارتقاء کس معیارات کی رد شکیل کرتی رہے گئی تو انسانی علم و ثقافت کا تحفظ اور ترسیل کیسے ممکن ہوگی اور علوم انسانی میں ارتقاء کس خوص میں بنیاد پر تسلیم کیا جائے ؟ یہ بھی تو چندانسانوں کی محض سوچ کا ہی نتیجہ ہے۔

مخضریہ ہے کہ مابعد جدیدیت نظریہ سے خالی عہد کانام ہے اور اس گھٹاٹو پ اندھیرے کا مظہر ہے جس میں آج کا انسان مسلسل کی نظریات کی ناکامی کے بعد بھٹک رہا ہے۔ تمام جھوٹے نظریات کا ابطال اصل ہی لااللہ کا علان ہے۔ جو مابعد جدیدیت کر چکی ہے۔ اسلامی نظریہ کھیات الا اللہ کا نقارہ ہے۔ اب یہ مسلم داعیان اور مفکرین کے ذمہ ہے کہ وہ اس کا اعلان کس طریقہ سے کرتے اور آج کے بے چین انسان کو اطمینان اور سکون قلب کا تحفہ دیتے ہیں۔

لہذا ہماری تحقیق سے ثابت ہوتا ہے کہ جدیدیت ہویا مابعد جدیدیت کوئی بھی نظریہ اسلام کی صاف تھری اور پراز حکمت تعلیمات کے لیے چینج کا درجہ ہیں رکھتا۔اسلام کی رہنمائی آفاقی ،ابدی ،سرمدی اور ناقابل تغیر ہے۔اسی لیے قرآن چینج کرتا ہے: قرآن چینج کرتا ہے:

اليوم اكملت لكم دينكم واتممت عليكم نعمتي .....

### تلخيص

بیسویں صدی کی آخری دہائیوں اوراکیسویں صدی کے آغاز میں مغرب میں جس فکری تحریک کا آغاز ہو چکا ہے اسے مابعد جدیدیت
بیسویں صدی کی آخری دہائیوں اوراکیسویں صدی کے آغاز میں مغرب میں جس فکری تحریک کا آغاز ہو چکا ہے اسے مابعد جدیدیت
(Postmodernism) کہا جاتا ہے۔ یہ تحریک اصل میں گزشتہ صدی کی تحریک جدیدیت امیدیں وابستہ کررکھی تھیں لیکن کمیونزم
مابعد جدیدیت کے جامی مفکرین کی اکثریت کے بعدان مفکرین نے ہوتم کی آفاقی صدافت کومہابیانیہ (Metanarrative) قرار دے کرردکردیا۔ بلکہ ہرایسے اصول اورضا بطے کو
جامے وہ سیاسی ہو،معاشی ہو،ساجی ہو،اخلاقی ہویا فرہبی،مہابیانیہ کہہ کرردکردیا۔ مابعد جدیدیت کا بانی مفکر کیوٹارڈ لواسی لیے مابعد جدیدیت کی تحریف درج ذیل الفاظ میں کرتا ہے:

I define postmodernism as incredulity towars metanarratives.

مابعد جدیدیت کے نمایاں مفکرین مثلاً رولینڈ بارتھ، چارلس جینکس ، جیکوس دریدا،مثل فو کو،جین با دریلا اور لیوٹارڈ وغیرہ مابعد جدیدیت کے تین پہلوؤں کوخاص طور پر Support کرتے اوران کی حمایت میں دلائل دیتے ہیں بینی:

(الف)سيائي كياضافيت اورمها بيانيه كاردٌ

(ب) دنیا کے غیر حقیقی ہونے کا نظریہ

(ج)ر دتشکیل کانظریه

مابعد جدیدیت کے نزدیک دنیامیں کسی آفاقی سچائی کا وجوزئیں ہے بلکہ آفاقیت کا ہردعویٰ محض utopia ہے۔ بلکہ مابعد جدیدیت کے نزدیک''اضافیت''اصل شے ہے یعنی ایک بات مخصوص مقام یا حالات کے تحت درست اور دوسرے مقام یا حالات کے تحت غلط ہو سکتی ہے۔ لہذا انسانی فکر کا اصل سرماییا ضافیت اور تکثیریت ہے۔ ہم نے عقلی اور نقلی بنیا دوں پر مابعد جدیدیت کے اس دعویٰ کی لغویت کو ثابت کیا ہے۔

مابعد جدیدیت کادوسرانظرید دنیا کے غیر حقیقی ہونے اور سوسائی پر Hyperreality کے غلبہ کے بارہ میں ہے۔ یہ مفکرین کہتے ہیں کہ سچائی وہ نہیں جو ہمیں نظر آتی ہے بلکہ ہرانسان کا سچائی کا معیار جدا ہے اور معاشرے پر فریب اور Fantacy کا غلبہ ہونے کی وجہ سے انسان کی صداقت کے معیار کا تصور بدل گیا ہے۔ بادر یلا کنزیوم سوسائٹی کی مثال کے ذریعے یہ دعویٰ کرتا ہے کہ اب ہم حقیقی دنیا میں نہیں بلکہ وصداقت سے معیار کا تصور بدل گیا ہے۔ بادر یلا کنزیوم سوسائٹی کی مثال کے ذریعے یہ دعویٰ کرتا ہے کہ اب ہم حقیقی دنیا میں نہیں بلکہ world میں سانسیں لے رہے ہیں۔

اسلامی تعلیمات کی روشنی میں ہم نے مابعد جدیدیت کے اس تصور کے بطلان کو بھی واضح کیا ہے اوراس کے مقابلے میں اسلام کی صاف ستھری ،سیدھی اور کھری ہدایات کو پیش کیا ہے۔

مابعد جدیدیت کا تیسرانظریدر تشکیل کا ہے بینی ہرنسل کی اپنی سچائیاں، اصول، معیارات اورنظریات ہوتے ہیں۔اورگزشتہ قائم شدہ دعوں اوراصولوں کی ردنشکیل کرناچا ہے۔ بینی متن کی ردنشکیل (Deconstruction) کی جاسکتی ہے۔اور ہرنسل اپنے اصول ومعیارات خود طے کرتی ہے۔اسی فکر کا نتیجہ ہے کہ مقدس متون scriptures اور آنی آیات کا مغرب میں استہزااڑ ایا جاتا ہے اور نبی کریم حقیقی کے طے کرتی ہے۔ اسی فکر کا نتیجہ ہے کہ مقدس متون scriptures اور آنی آیات کا مغرب میں استہزااڑ ایا جاتا ہے اور نبی کریم حقیقی کی سے خاکے بنائے جاتے ہیں۔ بینی مابعد جدیدیت کی مجاب کے بنیادی نقص اور داخلی تضاد (Paradox) کو واضح کیا ہے اور اس کے مقابلے میں اسلام کی جامعیت، اکملیت اور لاریب ہونے کو ثابت کیا ہے۔ اسلام کے نظریختم نبوت کورڈ تشکیل کے خلاف ثبوت کے طور پر پیش کیا ہے۔ الہذا ہم نے ہر کیا ظریف اسلامی تعلیمات کی حقانیت اور مابعد جدیدیت کی سطحیت اور اس کے نظریات کا باطل ہونا واضح کیا ہے۔

## اشاریه قرآنی آیات

| نمبرشار |                                          | سفحه نمبر |
|---------|------------------------------------------|-----------|
| 1       | ادع الىٰ سبيل ربك بالحكمة والموعظة       | 230       |
| 2       | اريت من اتخذالهه هو اه                   | 181       |
| 3       | اعلمواانما الحيوة الدنيالعب ولهو         | 187       |
| 4       | افريت من اتخذ الهه هواه                  | 181       |
| 5       | الذي خلق الموت والحيوة ليبلوكم           | 178       |
| 6       | الشيطان يعدكم الفقرويا مركم بالفحشاء     | 188       |
| 7       | اليوم اكملت لكم دينكم واتممت عليكم نعمتي | 203       |
| 8       | آلر تلك الت الكتب المبين                 | 205       |
| 9       | المن الرسول بماانزل اليه من ربه          | 237       |
| 10      | ان في خلق السموات والارض واختلاف         | 162,190   |
|         |                                          |           |

| 11 | ان الله لايخفيٰ عليه شي في الارض | 166     |
|----|----------------------------------|---------|
| 12 | اهدناالصراط المستقيم             | 236,238 |
|    | $\mathcal{E}$                    |         |
| 13 | علم آدم الاسمآء كلها             | 204     |
|    | ف                                |         |
| 14 | فالهمها فجورها وتقوٰها           | 236     |
| 15 | فاما یاتینکم منی هدی             | 237     |
| 16 | فان لم يستجيبوالك فاعلم          | 181     |
| 17 | فطرت الله التي فطرالناس عليها    | 160     |
| 18 | فلن تجد لسنت الله تبديلا         | 203     |
| 19 | فويل للذين يكتبون الكتب بايديهم  | 25      |
|    | ؾ                                |         |
| 20 | قل هل تبئكم بالاخسرين اعمالا     | 180     |
|    | J                                |         |
| 21 | لاتبديل لكلمت الله               | 203     |
| 22 | لتبين للناس مانزل عليهم          | 161     |
| 23 | لهم قلوب لايفقهون بها            | 163     |
|    | ,                                |         |
| 24 | ورهبانية ابتدعوها ماكتبنا        | 18      |
| 25 | وشاورهم في الامر                 | 166     |
| 26 | ولاتطع من الية في السموات والارض | 181     |
| 27 | وكاين من أية في السَموات والارض  | 163     |
| 28 | وماانز ل عليكم من الكتاب         | 163     |
| 29 | وماالحيوة الدنيا الامتاع الغرور  | 186     |

| 189       | وماخلقنا السموات والارض ومابينهما                                                    | 30      |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 14        | ومصدقالمابين يدي توراة                                                               | 31      |
| 163       | ويعلمهم الكتاب والحكمة                                                               | 32      |
|           | $\omega$                                                                             |         |
| 236       | هدى للمتقين                                                                          | 33      |
| 205       | هذالسان عربي مبين                                                                    | 34      |
|           | ی                                                                                    |         |
| 24        | ياايها الذين المنواان كثيرامن الاحبار والرهبان                                       | 35      |
| 166       | يعلم مابين ايديهم وما                                                                | 36      |
|           |                                                                                      | اشاربيه |
|           | بنبوي صلى الله علىيه وسلم                                                            | احاديث  |
| صفحذبم    |                                                                                      | تمبرشار |
| 163       | ان تومن بالله وملائكته وكتبه                                                         | 1       |
| 167       | انما انابشر اذامرتكم                                                                 | 2       |
| البيضوا20 | عن ابي الدرداء قال ، قال رسول الله لقدتر كتكم على مثل ا                              | 3       |
| 182       | عن ابي هريرة ان رسول الله مرعلي صبر.ه                                                | 4       |
| 183       | عن ابي هريرة قال، نهي رسول الله عن بيع الغرر                                         | 5       |
| 160       | كل مولود يولد على الفطرت                                                             | 6       |
|           | مصادرومراجع                                                                          |         |
|           | القرآن الكريم                                                                        | 1       |
|           | يوِحنا كى انجيل، پاِ كستان بائبل سوسائٹی لا ہورس ن                                   | 2       |
| ر 1945ء   | بهگوت گیتا(ترجمهاز:خواجهدل محمه، فیلوپنجاب یو نیورسٹی لا هور)خواجه بکد پولا هو       | 3       |
|           | اردو/عر بي كتب                                                                       |         |
|           | تيميه، شخ الاسلام امام احمد حرافي ،مقدمه في اصول النفسير ، مكتبه سلفيه لا هور،1994 ء | 1 _ابن  |

- 2-ابن كثير،ابوالفد اءعمادالدين تفسيرالقرآن العظيم (تفسيرا بن كثير) مكتبه قند وسيه لا هور 2003ء)
  - 3\_ابن ماجه، ابوعبدالله محمر بن يزيد، السنن، مكتبه قد وسيه لا مور، 2005ء
  - 4-اشتياق احد، جديديت كاتقيدى تناظر، بيت الحكمت لا مور 2006ء
- 5\_افتخار حسین، ڈاکٹر آغا، قوموں کی شکست وزوال کےاسباب کا مطالعہ مجلس ترقی ادب لا ہور،1999ء
  - 6-ا قبال،علامه ڈاکٹر سرمحد،اسرار ورموز، شیخ غلام ملی اینڈسنز پبلشرز لا ہور 1964ء
  - 7\_ا قبال،علامه ڈاکٹر سرمحر،خطبات (ترجمهاز: نذیرینیازی) بزم اقبال لا ہور،1973ء
- 8-ا قبال،علامه ڈاکٹر سرمجمہ،ضرب کلیم درکلیا ہے اقبال (اردو)شخ غلام علی اینڈسنز پبلشرز لا ہور 1986ء
  - 9\_البخاري مجمد بن اساعيل، الجامع التيج مع فتح الباري، دارالسلام الرياض 2000ء
- 0 1-بوكائكے، ڈاكٹرموریس، بائبل،قرآن اورسائنس(ترجمہ از:ثناء الحق صدیقی) وقاص پیلشرز سیالکوٹ2000ء
  - 11 ـ جارج سارٹن، قدیم علوم اور جدید تہذیب، دارالشعور لا ہور، 2005ء
  - 12 ـ جارج سارڻن،مقدمه تاريخ سائنس (ترجمهاز: نذيرينيازي) مجلس ترقي ادب لا ہور 1968ء
    - 13 ـ جانباز، شيخ الحديث علامه محم على ، انجاز الحاجه شرح السّنن ابن ماجه، مكتبه قد وسيه لا مور ، 2005ء
- 14 ـ حصاص، امام ابوبکر احمد بن علی انتخفی ، احکام القرآن ، شریعیه اکیڈمی ، بین الاقوامی اسلامی یو نیورشی اسلام آباد ، 1999ء
  - 15 ـ حامد كمال الدين فهم دين كامصدر ،مطبوعات ايقاظ لا مور 2008ء
  - 16 \_حسن عسكرى، يروفيسر، جديديت،ادار هفروغ اسلام لا هور،1997ء
  - 17 ـ خورشيداحمه، يروفيسر،اسلامي نظرية حيات، شعبة تصنيف وتاليف وترجمه جامعه كرا چي 2006ء
    - 18 ـ خورشيداحد، پروفيسر، سوشلزم يا اسلام، مكتبه چراغ راه كراچي، سان ـ
    - 19 ـ رسل، برٹرینڈ، سائنسی نقط نظر (ترجمہ از:یروفیسرنعیم احمہ)ار دوسائنس بورڈ لا ہور،2003ء
      - 20\_السعدى، فضيلة الشيخ علامه عبدالرحمٰن بن ناصر، تفسير السعدى، دارالسلام لا هور،2007ء
        - 21 \_ سى سے قادر، تاریخ سائنس،ادارہ تالیف وتر جمہ پنجاب یو نیورسٹی،لا ہور،1983ء
          - 22 ـ شنېرا داحمه ، فرائيڈ کې نفسيات ، سنگ ميل پېلې کيشنز لا ہور 6 2006ء
  - 23 ـ الصنعاني، امام الشيخ محمد بن اساعيل امير اليميني ، سبل السلام شرح بلوغ المرام، دار المعرفيه بيروت، 2001ء

- 24 ـ ظفر على خال،مولا نا معركهٔ فد هب وسائنس، (جان وليم دُريبرِ)الفيصل ناشران كتب لا هور 2004ء
  - 25\_عثمانی، ذیشان الحسن سکھر سے فلوریڈا تک ، گلوبل سائنس پبلی کیشنز کراچی ،2005ء
- 26۔عطیہ، ڈاکٹر جمال الدین،النظریۃ العامہ للشعریعۃ الاسلامیہ (ترجمہ از:مولانا حبیب الرحمٰن) شریعہ اکیڈمی، بین الاقوامی اسلامی یونیورسٹی اسلام آباد،2002ء
- 27\_غزالی،ابوحامد محمد بن محمد بن احمد، تهافته الفلاسفه ( نقته یم: مولا نامحمه حنیف ندوی ) اداره ثقافت اسلامیه لا هور 1995ء
- 28۔ کرش جی مہاراج ، شری مربھگوت گیتا، (ترجمہاز:خواجہ دل محمدایم اے فیلو پنجاب یو نیورٹی لا ہور) خواجہ بک ڈیو،موہن لال روڈ لا ہور۔1945ء
  - 29\_گيلاني،مولا ناعبدالرحمٰن،تيسير القرآن،مكتبهالسلام لا ہور،2003ء
  - 30 ـ مارکس، کارل، ڈاس کیپٹل سرماییتر جمہاز: کامریٹرلال خاں) بک ہوم لا ہور،2003ء
    - 31\_مبار كپورى مفى الرحمٰن ،الرحيق المختوم ، مكتبه سلفيه لا مهور 2000ء
    - 32\_محمدا ساعيل سيد، رسول عربي اور عصر جديد، احمد يبلي كيشنز لا هور، 2003ء
  - 33\_محمد فوادعبدالباقي، أمجم المفهر س لالفاظ القرآن الكريم، منشورات ذوى القربي ، 1423 هـ
    - 34\_محمد قطب،اسلام كانظام تربيت،اسلامك پېلى كيشنرلمڻيڈ لا ہور 1986ء
- 5 3\_محمد قطب، جاهلية القرن العشرين(جديد جاہليت ترجمه از:ساجد الرحمٰن صديقي)البدر پبلي كيشنز لا ہور1980ء
  - 36 مسلم بن الحجاج القشيري، امام، الجامع الصيح بنعماني كتب خانه لا مور 2004ء
  - 37\_مطالعه پاکستان برائے ہائر سیکنڈری،کورس کوڈ،317،علامہا قبال اوین یو نیورسٹی اسلام آباد،2007ء
    - 38 ـ مودودي،سيدابوالاعلى ،تفهيم القرآن،اداره ترجمان القرآن لا هور،1981ء
      - 39\_مودودي،سيدابوالاعلى، دين حق، اسلامك پېلى كيشنز لا مور،2007ء
  - 40۔نارنگ، پروفیسرڈا کٹر گوپی چند،تر قی پسندی جدیدیت، مابعد جدیدیت،سنگ میل پبلی کیشنز لا ہور 2006ء
- 41-نارنگ، پروفیسر ڈاکٹر گو پی چند، ساختیات، پس ساختیات اورمشر قی شعریات، سنگِ میل پبلی کیشنز لا ہور،
  - ,1994
  - 42۔ندوی،سیدابولحس علی،انسانی دنیاپرمسلمانوں کے عروج وزوال کااثر مجلس نشریات اسلام کراچی،س ن

43-ندوی، علامه سیدسلیمان، سیرت النبی، الفیصل ناشران کتب لا مهور، 1991ء
44-نظام صدیقی، اردو ما بعد جدیدیت پرمکالمه، اختر مطبوعات کراچی، 1999ء
45-نعمانی، علامه شلی علم الکلام اور الکلام، مسعود پبلشنگ هاؤس کراچی، 1967ء
46-نعیم احمد، پروفیسر ڈاکٹر، فلسفے کی ما مهیت، ادار و تالیف وتر جمه پنجاب یو نیورسٹی لا مور، می 1997ء
47- نیر، ڈاکٹر ناصرعباس، ما بعد جدیدیت نظری مباحث، مغربی پاکستان اردواکیڈمی لا مور، س ن
48- نیر، ڈاکٹر ناصرعباس، ما بعد جدیدیت، اطلاقی جہات، مغربی پاکستان اردواکیڈمی لا مور، س ن
49- ولی اللہ، امام علامه الشیخ الهندا حمد د بلوی، حجة اللہ البالغہ، قدیمی کتب خانه کراچی س ن
50- وہاب اشرفی، ما بعد جدیدیت۔ مضمرات وممکنات، یورب اکا دمی اسلام آباد، 2007ء

#### **English Books**

- 1. Akbar s. Ahmad (1992), Postmodernism and Islam: Predicament and Promise, Routledye.
- 2. Alain, Touraine (1995), Critique of Modernity, Cambridge Blackwell.
- 3. Bauman, Zygmunt (2000) ,Liquid Modernity, Cambridge: Polity Press.
- 4. Callinicos, Alex(1991), Against Postmodernism: A Marxist Critique, Cambridge: Polity Press.
- 5. Charles upton(2001), the system of Antichrist Truth Falsehood in Postmodernism & The New Age Sophia: Perenmis.
- 6.Collins, Jim, (1989), Uncommon Cultures: Popular Culture and Postmodernism, Routledge.
- 7.Cornalia, Klinger, (2004) From Freedom with out choice to choice without Freedom: The Trajectory of the Modern Subject, Blackwell Publishing Ltd.
- 8. Darwin, charles (1996), The origin of species, oxford university press.

- 9. Descartes, Rene(2001) ,Discourse on Method, Mcliganinc.
- 10.Dewy, John (1985), Hegel (ed, MichelInwood) London oxford press.
- 11. Focault, Michel (1980), What is an Author?(Tr. Sheriden smith A.M), London Tavistock.
- 12. Focault Michel (1972), The Archeology of knowledge (Tr, Sheriden smith A.M) London Tavistock.
- 13. Habermas, Jiirgen (1993), Modernity Versus Postmodernity, Campridge: polity press.
- 14. Habermas, Jiirgen (1987), The Philosophical Discourse of Modernity: Twelve Lectures (Tr. Fredrick Lawrance) The MIT Press.
- 15. Hans, Bertens(1995), The Idea of Postmodern: A History, Routledge.
- 16. Harvey, David (1998), The Idea of Postmodern, Oxford: Blackwell.
- 17.Iqbal, Allama Muhammad, (1989), The Reconstruction of Religious Thought in Islam, Iqbal Academy Pakistan Lahore.
- 18. Issac Asimov(1967), The Genetic Code, Paperboard.
- 19.Jean Baudrillard (1988), Simulacra and simulaions In selected writings, (Mark Poster ed.) Standford university Press.
- 20.Jencks, Charles (1993), Postmodern Architecture, London.
- 21. John Tiffin (2001), Hyperreality: Paradigm For the Third Millennium New York, Routledge.
- 22. Jones, Ernest (2003), The Life and Works of Sigmund Freud, Imperials London.
- 23. Josh me Dowell & Bob Hostetler (1998), The New Tolerance, Carol Stream.

- 24. Klags, Mary (2007), Literary Theory: A Guide For the Perplexed, Continum Press.
- 25. Lyotard, Jeam-Francois (1993), The Postmodern Condition: A Report on Knowledge; (Tr. Geoff Bennington and Brian Massumi) Minneapolis: University of Minnesate Press.
- 26. Nasr, Syed Hossein (1993), A Young Muslims Guide to the Modern World, Cambridge university press.
- 27. Novak, Philip (1996), The vision of Nietzsche. Element Brisbane.
- 28.Pope, Alexander (1996), The Rape of the Lock, Oxford university Press.
- 29.R.S Woodworth, (1998) Psychology, Routledge London.
- 30. Said, Edward w. (1983), The world, The text And the critic, Faber and Faber, London.
- 31. Shakes peare, william (2000) Hamlet, Cambridge university press.
- 32. Shannon, weiss (2007), Postmodernism and its critics, university of Alabama press.
- 33. Sophocles, (1996) Oedipus Rex, Book Home New Delhi.
- 34. Stephens, John (1998), Retelling Stories, Framing culture: Traditional Story and Metanarratives in childern's Literature, ISBN 0-8153-1298-9.
- 35.Umberto Eco (1986), Travels in Hyperreality, New York, Harcourt Brace Joranovich.
- 36. Willian's beck (2001), Modern Science and the Nature of Life, Penguin Books.

ار دورسائل وجرائد

1-سه ما ہی ابقاظ لا ہور، مدید مسؤل؛ حامد کمال الدین-2- ما ہنامہ ترجمان القرآن لا ہور، مدیر؛ پروفیسرخور شیداحد-3- ما ہنامہ ساحل کراچی، بانی ومدیر؛ مولوی ڈاکٹر خالد علی-4- روزنامہ جنگ لا ہور

#### Periodicals

- 1. The Postmodern Turn, Essay in Postmodern Theory and Cultures Ohio university Press, 1987.
- 2. Thompson J-M Postmodernism, the Hibbert Journal, Vol, xii, No.4, July 1994

### Encyclopedias

- 1. Encylopedia Britanica (1988), Encyclopedia Britanica Incorporated, Chicago, USA.
- 2. Encycolopedia of Cultural Anthropology (1984), Editor: David Lavinson, Melvin Ember, New York, Henry Halt company.
- 3. Encyclopedia of Faith and Reason (online).
- 4. Routledge Encyclopedia of Philosophy (1993), Routledge.

#### **Dictionaries**

- 1. American Heritage Dictionary (online).
- 2. Chambers 20th Century Dictionary.
- 3. The Hutchinson Dictionary of Ideas, Helicon Publishing Ltd. Oxford, 1994.
- 4.Merriam-webster's Dictionary (online)
- 5. The oxford Advanced Learner's Dictionary, Oxford University Press.

- 6. The Penguin Dictionary of Literary Terms And Literary Theory, Penguin Books, 1992.
- 7. The Webster Encyclopediac unabridyed Dictionary 1994.

#### Websites

- 1. www.askoxford, com/concise-oed/postmodernism.
- 2.www.colorado.edu/English.
- 3.www.drawinistsinmourning. com
- 4.www. Durham.edu.uk/articles/20% html
- 5.www. gettysburysem, org/mhoffman/other/postevangelism,html.
- 6. www. gyazali.org/site/dissert/html.
- 7.www.yseis-ucla.edu/courses/ed2539/GLOBE.
- 8.www.pbs,org/faith and reason/postm-body. html.
- 9.www. wikipedia. org.